
bildiri özetleri

abstracts

9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
 A
KD
EN
İZ
 E
ST
ET
İK
 K
ON
GR
ES
İ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS



mca.sanart.org.tr

Özet Kitap Editörleri_
Editorial Board 
e. Murat Çelik, Özgür Uçar

Grafik Tasarım_
Graphic Design
Harman Şaner Çakmak

Bu kitapçıktaki tüm metinler
CC BY - NC 4.0
ile lisanslanmıştır.

ISBN 978-625-00-3715-7

Eylül_September 2025





içindekiler 

table of contents



Bu Huzursuzluk Meyvesini Vermeli Artık: 
Gianni Vattimo’dan Santiago Zabala’ya Gerçek 
Bir Kriz İçin Zayıf Estetik 
Abdullah Başaran 56 

Poetik Bir Düşünmenin Okulu Olabilir Mi? 
Adnan Esenyel 58

The Invisible Break 
Thierry de Duve 45 

Deep Time and Expansive Ground  
Aslıhan Demirtaş 46

Sensing and Making Sense of Political Violence 
Today: Publicness, Expertise, and Agency 
Eray Çaylı 48

Contemporaneity: The Dismantling of Modern 
Historicity 
Jacob Lund 50 

Pythagorean Wisdom In Turkish Makams Meşk In The 
Last Century 

Alan Wenham-Prosser 52

Kongre Programı_Program of the Congress 

Kurullar_Committees

Davetli Konuşmacılar_Keynote Speakers

Bildiri Özetleri_Abstracts



Valuing Art Aesthetically In The Context Of 
The Fourth Industrial Revolution 
Adrian Kvokacka 60 

Undoing Abstractions: The Nation At The 
Limits Of Representation 
Ahmet Furkan İnan 61 

Bergson’un Sanat Kuramında Estetik Sezgi Ve 
Sürenin Ontolojik İşlevi 
Ahmet Tüzen 63 

“Learn Of The Green World:” Ezra Pound, 
Metamorphosis, A-Historicity And Creation 
Alberto Merzari 65

Denis Diderot’nun Estetiğinde Beğeni, Algı 
Ve Gelenek: 18. Yüzyıl Estetiğinde Bir Sentez 
Arayışı 
Ali Can Tural 67 

Where the Present Begins to Appear as 
Past:Mediating Contemporaneity in a Museum 
of the Future 
Anders Thrue Djurslev 69

Making Art What It Is Not: Le Sacre Du 
Printemps 
Argun Abrek Canbolat & Elif Gezgin  71

Kant’ın Yüce Kavramı Işığında Ekolojik 
Estetik Deneyim 
Aslı Şentürk 73

Olafur Eliasson’un Ice Watch Eserinde “Şey”in 
Açıklığı Ve Krizin Bedenlenişi 
Aydan Aksakal Çakır 75 



Marina Abramovic’in “Rhythm” Performanslarının 
Kant’ın Sanat, Güzellik, Estetik Ve Etik 
Anlayışları Üzerinden Değerlendirilmesi 
Ayşe Uysal Elmas 77

American Women Travelers And Everyday 
Aesthetics In The Ottoman Empire 
Ayşegül Avcı 79 

Ghosts Of History In The Seven Moons Of Maali 
Almeida 
Ayşegül Turan 81 

Hafızanın Estetiği: Bergson’un Zaman Kuramı 
Işığında Aşk Gibi Aydınlık, Ölüm Gibi 
Karanlık’ta Tarih Ve Bellek 
Bahar Ok 83 

Aestheticism As Culture Planning: How Servet-i 
Fünûn Decadence Forged A Didactic Ethos In 
Literature 
Başak İlhan & Nihal Yetkin Karakoç 85

Embodiment of the Digital Image: Materiality 
In Digital Art 
Başak Kaptan Şiray 87 

Edilginlikten Etkenliğe: Sanatın Rolleri 
Üzerine 
Baver Demircan 89 

Estetik Bir Devrimin Ayak Sesleri Hangi Mantık 
Adımlarından Geliyor Olabilir? 
Besim Karakadılar 92 

Commemoration of Architecture in Postage 
Stamps of 1950s’ Türkiye 
Buket Ergun Kocaili  94



Is A Crocean Historical Approach Possible 
Today? 
Burak Sayın 96 

Edebiyat Ve Millet İnşası: Mavi Anadoluculuk 
Örneği 
Can Karaböcek 98 

Ana Mendieta’nın Silueta Serisine İnsan-
Sonrası Perspektiften Eleştirel Bir Okuma 
Can Memiş 100 

On The Threshold Of Tradition And Modernity: 
Architecture In Travel Guidebooks On Türkiye 
Cem Dedekargınoğlu 103 

“Yapay Zekâ Sanatı”nda Bir Kavramsal Kriz Söz 
Konusu Olabilir Mi? Üretme, Yaratma ve Türetme 
Kavramlarına Estetik Tarihinden Bir Bakış ile 
Yapay Zekayı Anlamak 
Cemre Su Kavalalı 105 

Beyond The Artist: Historicising And 
Reimagining Aesthetic Responsibility 
Chrysogonus Okwenna 107 

Ethics And Politics Of Form. Peter Eisenman On 
Architecture As A Hermeneutic Endeavor 
Constantinos V. Proimos 109 

Eleştirel Bir Beauvoir Okumasında Estetik 
Varoluşu Yeniden Bulmak 
Çiğdem Yazıcı 110 

Cultural Spaces for Local Identity in the 
Early 21st Century in İzmir 
Defne Tozkoparan 113



The Representation of Everyday Life on Social 
Media and Historical Imagination 
Dimosthenis Boulios 115 

Güncel Ephemeral Sanat-Biyosanat Uygulamaları 
Dilara Karakaş 117 

Ai-Made Artworks: Philosophical Perspectives 
On Authenticity, Creativity And Ownership 
Eda Keskin 119 

Between A Square And An Old Palace: 
Contemporary Public Space In The Square (2017) 
Ekin Pınar 121 

Nature Is A Mess: From Sublime Grandeur To 
Relational Becoming 
Emre Koyuncu 123

Fenomenoloji Ve Sanatın İmajları 
Emre Şan 125 

Bakkha Ayinlerinden Halk Anlatılarına Çağdaş 
Bir Mit Yaratmak: Marina Abramoviç, Kiki Smith 
Erdal Demir 128 

Cartographies of Memory: Literary Waterscapes 
in a Comparative Context 
Esen Kara 130 

Geleneği Yakmak: Estetik Özgürlük, Beden Ve 
Yaratıcı Çıkış Olarak Ema 
Fatma Kaya 132 

The Aesthetics Of Analytic Philosophy 
Filippo Contesi 135 



Aesthetics Of Atrocity: Body Horror As 
Biopolitical Terror In Night and Pan’s 
Labyrinth 
Funda Civelekoğlu 137 

Baumgarten’da Şiir Ve Bilgi: Duyusal Bilişin 
Estetik Temsili 
Gamze Keskin 139

(Ap-)Eikazō: Odysseas Elytis’ Reflection On 
Painting And The Aesthetic-Historical Role Of 
Greece 
Giulia Cervato 141

Zamansallık Ve Temsil Sorunu: Hartog’un 
Tarihsellik Rejimi Ve Miraslaştırma 
Kavramlarına Dair Eleştirel Bir Değerlendirme 
Gülçin Ayıtgu Metin 143 

Peyzajın Zamansallığını Batı Toroslar’da 
Okumak: Girdev Yaylası 
Gürkan Okumuş 146

Notes For A Non-Aristotelian Aristotelian 
Aesthetics: Harman’s Planets, Yücefer’s 
Celestial Bodies 
Hakan Atay 148

Kant Ve Hegel Estetiği: Sanatın Estetik 
Rejiminde Güzellik Ve Yücelikte Etik Politika 
Hakan Daloğlu 150

Antik Yunan’da Doğa (Phûsis) Anlayışı 
Çerçevesinde Tragedya Ve Ölüm 
Hakan Güney 153 

Manzara Sineması Ve Antroposen 
Hasan Cem Çal 155



Heritage, Nostalgia, And Narratives Of 
Belonging 
Dascalu Ileana 157

Duyusal Bütünlüğün Hacimlerinden Görsel 
Algının Yüzeylerine: Türkiye’deki Barınma 
Mimarisinin Değişimi Üzerine Estetik Bir 
Okuma 
İlkyaz Samur Avcı & Kemal Reha Kavas 159 

Public Art, Historical Representation And The 
Transformation Of Public Sphere: The Case Of 
Atatürk Boulevard In Ankara 
Işıl Kazaz 161 

Dijital Mekanlarda Yürüyüşler 
Kadir Kayserilioğlu 163 

Artistic Values and Market Dynamics: A Case 
for the Autonomy of Art 
Kerem Eksen 164

The Raft Of Medusa: Horrifying Aesthetics, 
Navigating In The Seas Of The Romantic And 
Contemporary Political Nightmares 
Konstantinos Moraitis 166 

Anti-Diyalektik İmgeler Olarak Alt-Right Mem 
Estetiği 
Koray Kırmızısakal 168 

Restaging Digital Archives and the 
Spatiotemporalities of Digital Culture: On 
the Work of Natalie Bookchin, Cory Arcangel 
and Refik Anadol 
Lewis Keir Johnson 170 



Aestheticizing Heritage: Sensory Engagement 
And Spiritual Tourism At Arkaim Museum-Reserve 
Marina Zagidullina 172 

Doğrusal Perspektifi Kırmak: Orta Çağ’dan 
Modern Sanata Alternatif Hakikat Arayışı 
Maya Mandalinci 175 

Eleştirel Estetik Tartışmaları 
Mehmet Şiray 177 

Rönesans Ve Aydınlanma Dönemlerinin Antik Çağ 
İmgesine Yaklaşımlarındaki Benzersizlikler Ve 
Bu Benzersizliklerin Öğrettikleri 
Mehtap Serim 179 

Hareketli Mekanlar, Değişen Anlamlar: 
Tekerlekli Küçük Evlere (Tiny House On Wheels) 
Estetik Bir Bakış 
Melis Yılmaz 181 

Traditional Houses In Cartoons In Mid-
Twentieth Century Türkiye 
Meltem Çetinel Ak 184 

Revisiting General Organology For An 
Aesthetics Of Empathy 
Miki Okubo 186 

Estetik Kuramlar Işığında Erken Cumhuriyet’in 
Görsel Düzeni: Sergiler 
Mine Bican 188 

Siyasal Olanın Kutsal Estetiği: Göbeklitepe 
Üzerine Bir Düşünüm 
Mustafa Arıkan 191 



Çuvallayan Moda: Çuvalın Estetik Ve Ekolojik 
Tarihi 
Nazlı Avcılar 193 

Deconstruction Sonrası Estetik 
Necmi Karkın 195 

Postwar Embassy Competitions In Turkey: 
Platforms For Aesthetic Experimentation And 
Architectural Visibility On The International 
Stage 
Öncü Özalp 197 

The Liberating Role Of Art In Spinoza’s 
Philosophy 
Övünç Cengiz 199 

Soyut Dışavurumculuk Ve Kültürel 
Hegemonya:Soğuk Savaş’ın Estetik Stratejileri 
Üzerine Bir Okuma 
Özge Yılmaz 201

Yapay Zekâ Dahi Bir Sanatçı Olabilir Mi? 
Özgüç Güven 203 

Görünmez Beden, Görünür Sanat: Marina 
Abramović Ve Bedensel Bilinç 
Özlem Derin Sağlam 205

Ai Generated Art And The Specter Of The 
Technological Sublime 
Öznur Karakaş 207 

Sergileme Ve Örtme, Siyaset Ve Ekonomi 
Arasında Müzeleştirme Pratikleri 
Pınar Karababa Demircan 209  



From Transculture To Transecology: Global Art 
Exhibitions As Sites For Entangled Narratives 
Of Global Modernity 
Rana Öztürk 211

Not Just A Picture: The Image As Extension Of 
The Body 
Ray Drainville 213 

Estetik Düşüncenin Örgütsel Biçimi: Sanart 
Derneği Üzerinden Süreç Odaklı Bir Okuma 
Saadet Kök Ayaz 215

Ölçülemez Olanın Figüratif Politikası: 
Hypotyposis, Ritmik Çağdaşlık Ve Spekülatif 
Tarih 
Salih Akkanat 217

Defining Realism Historically 
Sam Heffron 219 

The Turkish House in Transition: Memory, 
Modernization, and the Aesthetics of Loss 
Seçil Özcan Geylani 221

The Memory You Have Called Cannot Be Reached 
At The Moment 
Seda Hayal Tatlı & Baki Burak Acıl 223

Hayali Geçmişler Ve Bugünün Estetiği: Zaman 
Sorunu Ekseninde Bir Değerlendirme 
Selda Salman 225 

Harabeler Ve Yankılar: Adorno Ve Benjamin’de 
Sanat Ve Tarihin Diyalektiği 
Selvihan Polat 227



Reconsidering Tolstoy’s “Proper Feelings” Of 
Art Today 
Seniye Tilev 229 

Polyphony’s Genesis, The Quantum Score, And 
Entangled Musical Aesthetics: How Notation 
Shapes The Musical Mind 
Serena Allegra 231 

Çağdaş Seramik Sanatında Plastiklik Ve Erime 
Üzerine Kavramsal Çözümlemeler 
Sibel Kibar 233 

Sanal Fırçalar Ve Görünmeyen Tuvaller: 
Dijital Sanata Bir Ontoloji Önerisi 
Şevval Ersan 235 

18. YYdan Önce Sanat Eğitimi Nerede? 
Tansu Açık 237 

Yeni İkonoklazm Çağında Felaket Estetiğine 
Karşı Umut İmgeleri 
Toros Güneş Esgün 238 

Decay: The End Of The World And Of Art 
Umut Eldem 240 

The Ontology And Power Of Images 
Valentina Hribar Sorčan 242

The Potential of Archaeological Land Art 
(A Case Study of Arkaim)
Viktoriia Kotova 243 

Giambattista Vico: Estetik Tarihsellik 
Üzerine 
Vildan Doğanay 246 



Belleğin Sinema Aracılığıyla Yeniden 
İnşası:Train Of Shadows Belgeseli Üzerine 
Nitel Bir Analiz 
Zeynep Akın Songur 248 

The Digital Troy: From The Early Excavations 
To Modern Cinema 
Zeynep Aktüre 250 



düzenleme kurulu

organization committee



KONGRE EŞ BAŞKANLARI_
CONGRESS CO-CHAIRS

ÖĞRENCİ EKİBİ_STUDENT COMMITTEE  

E. MURAT ÇELİK SANART, ANKARA UNIVERSITY, TÜRKİYE

ALİ EMİR FIRINCIOĞULLARI, ALİ TOPÇU, ALİYE FİDAN, ALPER 
SOYLU, ANIL UZ, ARDA ÇELTİK, BESTE TÜRK, CEYHUN TUFAN, DİLA 
TEMİZ, FATMANUR ERGÜN, FEYZA ÇINAR, İPEK AKSÖZ, MEHMET CAN 
ÇELİKKOL, SEMA AKIN, SILA NUR PİŞKİN, YAĞMUR GEZER, YAREN 
GÖKSU, ZEHRA AĞCAKAYA, ZEHRA ULUTAŞ, ZEYNEPNAZ ÖZTÜRK

ÖZGÜR UÇAR ÇANAKKALE ONSEKİZ MART UNIVERSITY, TÜRKİYE

GRAFİK TASARIM_GRAPHIC 
DESIGN HARMAN ŞANER ÇAKMAK 
HARMANSANER@GMAIL.COM

KURUL ÜYELERİ_COMMITTEE MEMBERS
EVREN KARAYEL GÖKKAYA ÇANAKKALE ONSEKİZ MART UNIVERSITY, TÜRKİYE
GÖZDE KIRAL UÇAR ÇANAKKALE ONSEKİZ MART UNIVERSITY, TÜRKİYE  
ARGUN ABREK CANBOLAT ÇANAKKALE ONSEKİZ MART UNIVERSITY, TÜRKİYE 
EKİN PINAR SANART, ODTÜ, TÜRKİYE 
ZEYNEP İREM ÖZATAY ANKARA UNIVERSITY, TÜRKİYE 
ESEN ÖZYURT ÇANAKKALE ONSEKİZ MART UNIVERSITY, TÜRKİYE 
UYGAR ABACI  PENN STATE UNIVERSITY, ABD
KAİTİ DİMİTSANTOU-KREMEZİ ATHENS NATIONAL TECHNICAL UNIVERSITY, GREECE
SİNEM DÜZGÖREN TROYA MUSEUM, TÜRKİYE
DENİZ ERBAŞ  TROYA CULTURE ASSOCIATION, ÇANAKKALE BIENAL, TÜRKİYE
JALE N. ERZEN SANART, TÜRKİYE
ÇAĞAMAN ESİRGEMEZ ÇANAKKALE PROVINCIAL CULTURE AND TOURISM DIRECTORATE TÜRKİYE
LISA GIOMBINI ROMA TRE UNIVERSITY, ITALY
PELİN YONCACI ARSLAN SANART, ODTÜ, TÜRKİYE 
BEDRİYE KABA IŞIK SANART, TÜRKİYE
ADRİÁN KVOKAČKA  UNIVERSITY OF PRESOV, SLOVAKIA



bilim kurulu

scientific committee



AHMET CÜNEYT GÜLTEKİN ANKARA ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE
ALİ CENGİZKAN ORTA DOĞU TEKNİK ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE
ANTJE BOSSELMANN-RUICKBIE JUSTUS-LİEBİG-UNİVERSİTÄT GİESSEN, ALMANYA
AYŞEN SAVAŞ ORTA DOĞU TEKNİK ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE
BORA ERDAĞI KOCAELİ ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE
CEM KAMÖZÜT MİMAR SİNAN GÜZEL SANATLAR ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE
CEREN KATİPOĞLU ÖZMEN ÇANKAYA ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE 
CORRY SHORES ORTA DOĞU TEKNİK ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE
CUMHUR ASLAN ÇANAKKALE ONSEKİZ MART ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE
ÇAĞLA KARABAĞ HACETTEPE ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE
DEMET TAŞDELEN ANADOLU ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE
DENİZ ALTAY BAYKAN BİLKENT ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE
DEVRİM DİRLİKYAPAN BİLKENT ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE
DİDEM ÇATAL ÇANAKKALE ONSEKİZ MART ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE
EMRE KOYUNCU ANKARA ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE
EMRE ŞAN İSTANBUL 29 MAYIS ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE
ERTUĞRUL RUFAYİ TURAN ANKARA ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE
F. CÂNÂ BİLSEL ORTA DOĞU TEKNİK ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE
FETHİ KABA ANADOLU ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE
GAMZE KESKİN YURDAKURBAN KIRKLARELİ ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE
GÜVEN ARİF SARGIN ORTA DOĞU TEKNİK ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE
HAKAN ATAY MERSİN ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE
HALİL TURAN ORTA DOĞU TEKNİK ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE
HARUN KAYGAN GÜNEY DANİMARKA ÜNİVERSİTESİ, DANİMARKA
HİKMET ÜNLÜ HACETTEPE ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE
IŞIK EREN EMEKLİ ÖĞRETİM ÜYESİ, TÜRKİYE
JALE ÖZATA DİRLİKYAPAN ANKARA ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE
KARUN ÇEKEM EGE ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE
KEMAL REHA KAVAS AKDENİZ ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE



LALE ÖZGENEL ORTA DOĞU TEKNİK ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE
MEHMET ŞİRAY MİMAR SİNAN GÜZEL SANATLAR ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE
MERT YAVAŞÇA ÇANAKKALE ONSEKİZ MART ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE
MURAT CANKARA ANKARA SOSYAL BİLİMLER ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE
NURETTİN ARSLAN ÇANAKKALE ONSEKİZ MART ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE
NAZİLE KALAYCI HACETTEPE ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE
ONUR TATAR ÇANAKKALE ONSEKİZ MART ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE
ÖVÜNÇ CENGİZ ÇANAKKALE ONSEKİZ MART ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE
ÖZGE EJDER MİMAR SİNAN GÜZEL SANATLAR ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE
PINAR KAYGAN LATVİA SANAT AKADEMİSİ, DANİMARKA
RÜSTEM ASLAN ÇANAKKALE ONSEKİZ MART ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE
SEDA COŞAR ÇELİK ABANT İZZET BAYSAL ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE
SEYHAN BOZTEPE ÇANAKKALE ONSEKİZ MART ÜNİVERSİTESİ, TROYA KÜLTÜR DERNEĞİ, TÜRKİYE
SİBEL OKTAR THOMAS ÖZYEĞİN ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE
SUNA GÜVEN ORTA DOĞU TEKNİK ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE
TOROS GÜNEŞ ESGÜN HACETTEPE ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE
UĞUR TÜRKMEN ÇANAKKALE ONSEKİZ MART ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE
YALÇIN ARMAĞAN MİMAR SİNAN GÜZEL SANATLAR ÜNİVERSİTESİ, TÜRKİYE



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
 A
KD

EN
İZ

 E
ST

ET
İK

 K
ON

GR
ES

İ
ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS



kongre programı

program of the congress



17

SALON_A

Eylül_September
Çarşamba_Wednesday 

10.00_12.30

14.00_15.00

12.30 _ 14.00

09.00 _ 10.00

15.00 _ 15.30

Açılış Etkinlikleri

Keynote Speech 2 
Aslıhan Demirtaş

Öğle Yemeği / Lunch

KAYIT / REGISTRATION 

Keynote Speech 1 
Thierry de Duve

SALON_A

Çay-Kahve Arası / Coffee Break

Invisible Break

Deep Time and 
Expansive Ground



paralel_
oturumlar

Kriz, Antroposen 
Ve Felaket 
Estetiği

Digitalization, 
Media, And Historical 
Perception

• TOROS GÜNEŞ ESGÜN_ 
YENİ İKONOKLAZM 
ÇAĞINDA FELAKET 
ESTETİĞİNE KARŞI UMUT 
İMGELERİ 

• ABDULLAH BAŞARAN_ 
BU HUZURSUZLUK 
MEYVESİNİ VERMELİ 
ARTIK: GIANNI 
VATTIMO’DAN SANTIAGO 
ZABALA’YA GERÇEK 
BİR KRİZ İÇİN ZAYIF 
ESTETİK

• AYDAN AKSAKAL ÇAKIR_
OLAFUR ELIASSON’UN ICE 
WATCH ESERİNDE “ŞEY”İN 
AÇIKLIĞI VE KRİZİN 
BEDENLENİŞİ

• ZEYNEP AKTÜRE_ 
THE DIGITAL TROY: FROM 
THE EARLY EXCAVATIONS 
TO MODERN CINEMA 

• BURAK SAYIN_ 
IS A CROCEAN 
HISTORICAL APPROACH 
POSSIBLE TODAY?

• SAM HEFFRON_ 
DEFINING REALISM 
HISTORICALLY (Online)

• SERENA ALLEGRA_ 
POLYPHONY'S GENESIS, 
THE QUANTUM SCORE, 
AND ENTANGLED MUSICAL 
AESTHETICS. HOW 
NOTATION SHAPES THE 
MUSICAL MIND (Online)

SALON_A> > SALON_C

15.30 _ 
17.20



Sanat Felsefesinde Temel Kavramlar 
Ve Yaklaşımlar

• ADNAN ESENYEL- 
POETİK BİR DÜŞÜNMENİN 
OKULU OLABİLİR Mİ? 

• AHMET TÜZEN- 
BERGSON'UN SANAT 
KURAMINDA ESTETİK SEZGİ 
VE SÜRENİN ONTOLOJİK 
İŞLEVİ

• BAHAR OK- 
HAFIZANIN ESTETİĞİ: 
BERGSON’UN ZAMAN KURAMI 
IŞIĞINDA AŞK GİBİ 
AYDINLIK, ÖLÜM GİBİ 
KARANLIK’TA TARİH VE 
BELLEK

• BESİM KARAKADILAR- 
ESTETİK BİR DEVRİMİN 
AYAK SESLERİ HANGİ 
MANTIK ADIMLARINDAN 
GELİYOR OLABİLİR?

• HASAN CEM ÇAL_ 
MANZARA SİNEMASI VE 
ANTROPOSEN

> >Nedime Hanım Korfmann

17.20 _ 17.40
Çay-Kahve Arası / Coffee Break



paralel_
oturumlar

Panel _ 
Eleştirel Estetik 
Tartışmaları Ve 
Fenomenoloji

Cultural Heritage, 
Nostalgia, And 
Narratives Of 
Belonging

ZEYNEP TALAY TURNER_ 
OTURUM BAŞKANI

MEHMET ŞİRAY_ 
ELEŞTİREL ESTETİK 
TARTIŞMALARI

EMRE ŞAN_ 
FENOMENOLOJİ VE 
SANATIN İMAJLARI
 
ÇİĞDEM YAZICI_ 
ELEŞTİREL BİR BEAUVOİR 
OKUMASINDA ESTETİK 
VAROLUŞU YENİDEN 
BULMAK

• MARINA ZAGIDULLINA- 
AESTHETICIZING HERITAGE: 
SENSORY ENGAGEMENT AND 
SPIRITUAL TOURISM AT 
ARKAIM MUSEUM-RESERVE 

• ILEANA DASCALU_ 
HERITAGE, NOSTALGIA, AND 
NARRATIVES OF BELONGING

• KONSTANTINOS MORAITIS- 
THE RAFT OF MEDUSA: 
HORRIFYING AESTHETICS, 
NAVIGATING IN THE SEAS 
OF THE ROMANTIC AND 
CONTEMPORARY POLITICAL 
NIGHTMARES

17.40 _ 
19.00

>> SALON_A SALON_B



Artistic Styles, 
Cultural 
Specificity, And 
Medium Boundaries

Image, Media, 
And Visual 
Perception

• DEMOSTHENES BOULIOS_ 
THE REPRESENTATION OF 
EVERYDAY LIFE ON SOCIAL 
MEDIA AND HISTORICAL 
IMAGINATION

• RAYMOND DRAINVILLE_ 
NOT JUST A PICTURE: THE 
IMAGE AS EXTENSION OF THE 
BODY

• VALENTINA HRIBAR SORČAN_ 
THE ONTOLOGY AND POWER OF 
IMAGES (Online)

• ARGUN ABREK CANBOLAT 
& ELİF GEZGİN_ 
MAKING ART WHAT IT 
IS NOT: LE SACRE DU 
PRINTEMPS

• AYŞEGÜL AVCI_ 
AMERICAN WOMEN 
TRAVELERS AND EVERYDAY 
AESTHETICS IN THE 
OTTOMAN EMPIRE

• BAŞAK İLHAN_ 
& NİHAL YETKİ_ 
AESTHETICISM AS CULTURE 
PLANNING: HOW SERVET-I 
FÜNÛN DECADENCE FORGED 
A DIDACTIC ETHOS IN 
LITERATURE

> SALON_C > Nedime Hanım



paralel_
oturumlar

18Eylül_September
Perşembe_Thursday

Zamansallık, 
Bellek Ve Tarihsel 
Temsil

Ecology, Identity, 
And Art's Spatial 
Dimensions

• GAMZE KESKİN_ 
BAUMGARTEN’DA ŞİİR VE BİLGİ: 
DUYUSAL BİLİŞİN ESTETİK 
TEMSİLİ 

• GÜLÇİN AYITGU METİN_
ZAMANSALLIK VE TEMSİL SORUNU: 
HARTOG’UN TARİHSELLİK 
REJİMİ VE MİRASLAŞTIRMA 
KAVRAMLARINA DAİR ELEŞTİREL 
BİR DEĞERLENDİRME

• SELDA SALMAN_ 
HAYALİ GEÇMİŞLER VE BUGÜNÜN 
ESTETİĞİ: ZAMAN SORUNU 
EKSENİNDE BİR DEĞERLENDİRME

• SELVİHAN POLAT_ 
HARABELER VE YANKILAR: ADORNO 
VE BENJAMİN’DE SANAT VE 
TARİHİN DİYALEKTİĞİ

• ESEN KARA_ 
CARTOGRAPHIES OF MEMORY: 
LITERARY WATERSCAPES IN 
A COMPARATIVE CONTEXT

• GIULIA CERVATO_
(AP-) EIKAZŌ:  
ODYSSEAS ELYTIS’ 
REFLECTION ON PAINTING 
AND THE AESTHETIC-
HISTORICAL ROLE OF 
GREECE

• MIKI OKUBO_ 
REVISITING GENERAL 
ORGANOLOGY FOR AN 
AESTHETICS OF EMPATHY

• VIKTORIA KOTOVA_ 
THE POTENTIAL OF 
ARCHAEOLOGICAL LAND ART 
(A CASE STUDY OF ARKAIM)

SALON_A> SALON_B>

09.00 _ 
10.50



Yapay Zeka, 
Dijital Sanat Ve 
Yaratıcılık

Beden, Performans 
Ve İnsan-Sonrası 
Estetik

• ÖZLEM DERİN SAĞLAM_ 
GÖRÜNMEZ BEDEN, GÖRÜNÜR 
SANAT: MARINA ABRAMOVİĆ 
VE BEDENSEL BİLİNÇ 

• CAN MEMİŞ_ 
ANA MENDIETA’NIN SILUETA 
SERİSİNE İNSAN-SONRASI 
PERSPEKTİFTEN ELEŞTİREL 
BİR OKUMA

• ERDAL DEMİR_ 
BAKKHA AYİNLERİNDEN HALK 
ANLATILALARINA ÇAĞDAŞ 
BİR MİT YARATMAK: MARINA 
ABROMOVİÇ, KİKİ SMİTH 
(Online)

• ÖZGÜÇ GÜVEN_ 
YAPAY ZEKÂ DAHİ BİR 
SANATÇI OLABİLİR Mİ? 

• CEMRE SU KAVALALI_ 
YAPAY ZEKA SANATI”NDA 
BİR KAVRAMSAL KRİZ 
SÖZ KONUSU OLABİLİR 
Mİ? ÜRETME, YARATMA VE 
TÜRETME KAVRAMLARINA 
ESTETİK TARİHİNDEN BİR 
BAKIŞ İLE YAPAY ZEKAYI 
ANLAMAK

• ŞEVVAL ERSAN_ 
SANAL FIRÇALAR VE 
GÖRÜNMEYEN TUVALLER: 
DİJİTAL SANATA BİR 
ONTOLOJİ ÖNERİSİ

10.50_11.20

SALON_C> Nedime Hanım>

Çay-Kahve Arası / Coffee Break



paralel_
oturumlar

Panel _ 
Remembering And 
Representing The 
Past In Spaces 
Of Türkiye From 
The Twentieth To 
The Twenty-First 
Century

Trauma, Violence, 
And Emotional 
Representation

T. ELVAN ALTAN_ 
CHAIR

IŞIL KAZAZ_ 
PUBLIC ART, HISTORICAL 
REPRESENTATION AND 
THE TRANSFORMATION OF 
PUBLICSPHERE: THE CASE OF 
ATATÜRK BOULEVARD IN ANKARA

DEFNE TOZKOPARAN_ 
CULTURAL SPACES FOR LOCAL 
IDENTITY IN THE EARLY 21ST 
CENTURY IN İZMIR

CEM DEDEKARGINOĞLU_ 
ON THE THRESHOLD OF 
TRADITION AND MODERNITY: 
ARCHITECTURE IN TRAVEL 
GUIDEBOOKS ON TÜRKIYE

11.20 _ 
12.40

SALON_A> SALON_B>
• FUNDA CİVELEKOĞLU_ 
AESTHETICS OF ATROCITY: 
BODY HORROR AS 
BIOPOLITICAL TERROR 
IN NIGHT AND PAN’S 
LABYRINTH 

• AYŞEGÜL TURAN_ 
GHOSTS OF HISTORY IN 
THE SEVEN MOONS OFMAALI 
ALMEIDA

• EVAGORIA DAPOLA_ 
THE AESTHETICS OF 
MOURNING: GENDERED 
RITUAL, SONIC MEMORY AND 
TENDER RESONANCES IN THE 
ARCHIVE



Görsel Sanatlar, Bellek Ve AlgıAesthetic Re-
interpretations: 
From Aristotle 
To Hegel

• UMUT ELDEM_ 
DECAY: THE END OF 
THE WORLD AND OF 
ART 

• HAKAN ATAY_ 
NOTES FOR A NON-
ARISTOTELIAN 
ARISTOTELIAN 
AESTHETICS: 
HARMAN’S PLANETS, 
YÜCEFER’S CELESTIAL 
BODIES

• BORA ERDAĞI_ 
PAUL KLEE VE ŞİVE 
NEŞE BAYDAR’IN 
RESMİNDE 
ÇAĞDAŞLIK İMGESİ 
OLARAK EŞİK

• ZEYNEP AKIN 
SONGUR_ 
BELLEĞİN SİNEMA 
ARACILIĞIYLA 
YENİDEN İNŞASI: 
TRAİN OF SHADOWS 
BELGESELİ ÜZERİNE 
NİTEL BİR ANALİZ

SALON_C> Nedime Hanım>

12.40 _ 14.00 Öğle Yemeği / Lunch

SALON_A>

15.00_15.30

 14.00_15.00 Keynote Speech 3 
Jacob Lund

Contemporaneity: The 
Dismantling Of Modern 
Historicity

• EBRU KALENDER_ 
SİBERNETİK 
ESTETİĞİN İKİLEMİ: 
ALGORİTMİK 
TAHAKKÜMDEN POST-
ORGANİK DÖNÜŞÜME

• KADİR 
KAYSERİLİOĞLU_ 
DİJİTAL MEKANLARDA 
YÜRÜYÜŞLER

>

Korfmann

Çay-Kahve Arası / Coffee Break



paralel_
oturumlar

15.30 _ 
17.20

AI, Technology, And 
The Redefinition 
Of Art

Architecture, 
Public Spaces, And 
Collective Memory 

• ÖZNUR KARAKAŞ_ 
AI GENERATED ART AND THE 
SPECTER OF THE TECHNOLOGICAL 
SUBLIME 

• ADRIAN KVOKACKA_ 
VALUING ART AESTHETICALLY IN 
THE CONTEXT OF THE FOURTH 
INDUSTRIAL REVOLUTION

• EDA KESKİN_ 
AI-MADE ARTWORKS: 
PHILOSOPHICAL PERSPECTIVES ON 
AUTHENTICITY, CREATIVITY AND 
OWNERSHIP

• KEREM OZAN BAYRAKTAR_ 
A CYBERNETIC ANALOGY FOR 
HISTORICIZING COMPUTER ART: 
THE CASE OF VERA MOLNÁR

• EKİN PINAR_
BETWEEN A SQUARE AND AN
OLD PALACE: CONTEMPORARY 
PUBLIC SPACE IN THE SQUARE 
(2017)

• CONSTANTINOS V. PROIMOS_ 
ETHICS AND POLITICS OF
FORM. PETER EISENMAN
ON ARCHITECTURE AS A 
HERMENEUTIC ENDEAVOR

• SEDA HAYAL TATLI_
& BAKİ BURAK ACIL_
THE MEMORY YOU HAVE CALLED 
CANNOT BE REACHED AT THE 
MOMENT

• ÖNCÜ ÖZALP_
POSTWAR EMBASSY 
COMPETITIONS IN TURKEY: 
PLATFORMS FOR AESTHETIC 
EXPERIMENTATION AND 
ARCHITECTURAL VISIBILITY
ON THE INTERNATIONAL STAGE

SALON_A> SALON_B>



Kant, Hegel Ve Doğa EstetiğiGelenek, 
Modernite 
Ve Estetik 
Kimlik
• MEHTAP SERİM_ 
RÖNESANS VE 
AYDINLANMA 
DÖNEMLERİNİN 
ANTİK ÇAĞ 
İMGESİNE 
YAKLAŞIMLARINDAKİ 
BENZERSİZLİKLER 
VE BU 
BENZERSİZLİKLERİN 
ÖĞRETTİKLERİ

• FATMA KAYA_ 
GELENEĞI YAKMAK: 
ESTETİK ÖZGÜRLÜK, 
BEDEN VE YARATICI 
ÇIKIŞ OLARAK EMA

• HAKAN DALOĞLU_ 
KANT VE HEGEL 
ESTETİĞİ: SANATIN 
ESTETİK REJİMİNDE 
GÜZELLİK VE 
YÜCELİKTE ETİK 
POLİTİKA 

• ASLI ŞENTÜRK_ 
KANT’IN YÜCE KAVRAMI 
IŞIĞINDA EKOLOJİK 
ESTETİK DENEYİM

• AYŞE UYSAL ELMAS_ 
MARINA ABRAMOVIC’IN 
“RHYTHM” 
PERFORMANSLARININ 
KANT’IN SANAT, 
GÜZELLİK, ESTETİK 
VE ETİK ANLAYIŞLARI 
ÜZERİNDEN 
DEĞERLENDİRİLMESİ

• HAKAN GÜNEY_ 
ANTİK YUNAN’DA DOĞA 
(PHUSİS) ANLAYIŞI 
ÇERÇEVESİNDE 
TRAGEDYA VE ÖLÜM

• VİLDAN DOĞANAY_ 
İAMBATTİSTA VİCO: 
ESTETİK TARİHSELLİK 
ÜZERİNE

• NAZLI AVCILAR_ 
ÇUVALLAYAN MODA: 
ÇUVALIN ESTETİK VE 
EKOLOJİK TARİHİ

17.20_17.45

SALON_C> Nedime Hanım> >
Korfmann

Çay-Kahve Arası / Coffee Break



paralel_
oturumlar

17.45 _ 
19.00

Panel_ 
Representing Past 
And Architecture 
In Mid-Twentieth 
Century Türkiye

Nature, Ecology, 
And Post-
Anthropocentric 
Aesthetics 

LALE ÖZGENEL_ 
CHAIR

BUKET ERGUN KOCAİLİ_ 
COMMEMORATION OF 
ARCHITECTURE IN POSTAGE 
STAMPS OF 1950S’ TÜRKIYE

MELTEM ÇETİNEL AK_ 
TRADITIONAL HOUSES IN 
CARTOONS IN MID-TWENTIETH 
CENTURY TÜRKIYE

SEÇİL ÖZCAN GEYLANI_ 
THE TURKISH HOUSE IN 
TRANSITION: MEMORY, 
MODERNIZATION, AND THE 
AESTHETICS OF LOSS

• EMRE KOYUNCU_ 
NATURE IS A MESS: FROM 
SUBLIME GRANDEUR TO 
RELATIONAL BECOMING 

• ALBERTO MERZARI_ 
“LEARN OF THE GREEN 
WORLD:” EZRA POUND, 
METAMORPHOSIS, 
A-HISTORICITY AND 
CREATION

• RANA ÖZTÜRK_ 
FROM TRANSCULTURE TO 
TRANSECOLOGY: GLOBAL 
ART EXHIBITIONS AS 
SITES FOR ENTANGLED 
NARRATIVES OF GLOBAL 
MODERNITY

SALON_A> SALON_B>



Estetik Düşüncede 
Tarihsel 
Dönemeçler

Philosophical 
Inquiries Into 
Aesthetics

• ÖVÜNÇ CENGİZ_ 
THE LIBERATING ROLE 
OF ART IN SPINOZA’S 
PHILOSOPHY 

• FILIPPO CONTESI_ 
THE AESTHETICS OF 
ANALYTIC PHILOSOPHY 
(Online)

• CHRYSOGONUS OKWENNA_ 
BEYOND THE ARTIST: 
HISTORICISING AND 
REIMAGINING AESTHETIC 
RESPONSIBILITY 
(Online)

• MAYA MANDALİNCİ_ 
DOĞRUSAL PERSPEKTİFİ 
KIRMAK: ORTA ÇAĞ’DAN MODERN 
SANATA ALTERNATİF HAKİKAT 
ARAYIŞI 

• ALİ CAN TURAL_ 
DENİS DİDEROT’NUN 
ESTETİĞİNDE BEĞENİ, ALGI 
VE GELENEK: 18. YÜZYIL 
ESTETİĞİNDE BİR SENTEZ 
ARAYIŞI

• TANSU AÇIK_ 
18. YY’DAN ÖNCE SANAT 
EĞİTİMİ NEREDE?

20.00
Kongre yemeği / Congress Dinner

Parion Hotel 
Menas Salonu / Menas Hall

SALON_C> > Nedime Hanım



paralel_
oturumlar

Art, 
Representation, 
And Historical 
Consciousness

Estetik Kurumlar, 
Sergileme Ve 
Disiplinlerarası 
Yaklaşımlar

• SENİYE TİLEV_ 
RECONSIDERING TOLSTOY’S 
“PROPER FEELINGS” OF ART 
TODAY 

• AHMET FURKAN İNAN_ 
UNDOING ABSTRACTIONS: THE 
NATION AT THE LIMITS OF 
REPRESENTATION

• ANDERS THRUE DJURSLEV_ 
WHERE THE PRESENT BEGINS TO 
APPEAR AS PAST: MEDIATING 
CONTEMPORANEITY IN A MUSEUM 
OF THE FUTURE

• PINAR KARABABA DEMİRCAN_ 
SERGİLEME VE ÖRTME, SİYASET 
VE EKONOMİ ARASINDA 
MÜZELEŞTİRME PRATİKLERİ 

• MİNE BİCAN_ 
ESTETİK KURAMLAR IŞIĞINDA 
ERKEN CUMHURİYET’İN GÖRSEL 
DÜZENİ: SERGİLER

• SAADET KÖK AYAZ_ 
ESTETİK DÜŞÜNCENİN ÖRGÜTSEL 
BİÇİMİ: SANART DERNEĞİ 
ÜZERİNDEN SÜREÇ ODAKLI BİR 
OKUMA

SALON_A> SALON_B>

19Eylül_September
Cuma_Friday

10.00 _ 
11.50



Mekan, Peyzaj Ve Mimari 
Estetiği

Estetik 
Kuramda 
Eleştirel 
Yaklaşımlar 
Ve Dönüşüm

• SALİH AKKANAT_ 
ÖLÇÜLEMEZ OLANIN 
FİGÜRATİF 
POLİTİKASI: 
HYPOTYPOSİS, 
RİTMİK ÇAĞDAŞLIK 
VE SPEKÜLETİF 
TARİHSELLİK 

• NECMİ KARKIN_ 
DECONSTRUCTION 
SONRASI ESTETİK 
(Online)

• MELİS YILMAZ_ 
HAREKETLİ MEKANLAR, 
DEĞİŞEN ANLAMLAR: 
TEKERLEKLİ KÜÇÜK EVLERE 
(TINY HOUSE ON WHEELS) 
ESTETİK BİR BAKIŞ 

• GÜRKAN OKUMUŞ_
& ÖZGÜR EDİZ_ 
PEYZAJIN ZAMANSALLIĞINI 
BATI TOROSLAR’DA OKUMAK: 
GİRDEV YAYLASI

• İLKYAZ SAMUR AVCI 
& KEMAL REHA KAVAS_ 
DUYUSAL BÜTÜNLÜĞÜN 
HACİMLERİNDEN GÖRSEL 
ALGININ YÜZEYLERİNE: 
TÜRKİYE’DEKİ BARINMA 
MİMARİSİNİN DEĞİŞİMİ 
ÜZERİNE ESTETİK BİR 
OKUMA

SALON_C> >

12.00 _ 13.30

SALON_A>

 13.30_14.30 Keynote Speech 4 
Eray Çaylı
Sensing And Making Sense 
Of Political Violence 
Today: Publicness, 
Expertise, And Agency

Nedime Hanım

Çay-Kahve Arası / Coffee Break14.30_15.00

Öğle Yemeği / Lunch

• SEYHAN BOZTEPE_ 
ARKEOLOGLAR VE 
SANATÇILAR AYNI 
KAZI ALANINDA 
BİRLİKTE NASIL 
ÇALIŞIR? TROYA 
KAZISI SANAT 
EKİBİ 

• MUSTAFA ARIKAN_ 
SİYASAL OLANIN 
KUTSAL ESTETİĞİ: 
GÖBEKLİTEPE 
ÜZERİNE BİR 
DÜŞÜNÜM

> Korfmann



paralel_
oturumlar

15.00 _ 
16.20

Panel_ 
Rethinking The 
Potentialities Of 
Recent Art

Güncel Sanat 
Pratikleri Ve 
Materyallerin Estetiği 

ÖZGE EJDER_ 
CHAIR

KEREM EKSEN_ 
ARTISTIC VALUES AND 
MARKET DYNAMICS: A CASE 
FOR THE AUTONOMY OF ART

BAŞAK KAPTAN ŞİRAY_ 
EMBODIMENT OF THE DIGITAL 
IMAGE: MATERIALITY IN 
DIGITAL ART

LEWIS KEIR JOHNSON_ 
RESTAGING DIGITAL 
ARCHIVES AND THE 
SPATIOTEMPORALITIES OF 
DIGITAL CULTURE: ON THE 
WORK OF NATALIE BOOKCHIN, 
CORY ARCANGEL AND REFIK 
ANADOL

• SİBEL KİBAR_ 
ÇAĞDAŞ SERAMİK SANATINDA 
PLASTİKLİK VE ERİME ÜZERİNE 
KAVRAMSAL ÇÖZÜMLEMELER 

• DİLARA KARAKAŞ_ 
GÜNCEL EPHEMERAL SANAT-
BİYOSANAT UYGULAMALARI 
(Online)

SALON_A> SALON_C>



Sanat, Politika Ve İdeoloji

• KORAY KIRMIZISAKAL_ 
ANTİ-DİYALEKTİK İMGELER 
OLARAK ALT-RIGHT MEM 
ESTETİĞİ 

• ÖZGE YILMAZ_ 
SOYUT DIŞAVURUMCULUK 
VE KÜLTÜREL HEGEMONYA: 
SOĞUK SAVAŞ’IN ESTETİK 
STRATEJİLERİ ÜZERİNE 
BİR OKUMA

>
16.20 _ 16.50

>> 20.30

SALON_A>

16.50_18.00

Pythagorean Wisdom In 
Turkish Makams
Meşk In The Last Century

Keynote Speech 5 
Alan Wenham-Prosser

Discussant: Cenk Güray 

Nedime Hanım

• BAVER DEMİRCAN_ 
EDİLGİNLİKTEN 
ETKENLİĞE: SANATIN 
ROLLERİ ÜZERİNE

• CAN KARABÖCEK_ 
EDEBİYAT VE MİLLET 
İNŞASI: MAVİ 
ANADOLUCULUK ÖRNEĞİ

> Korfmann

Çay-Kahve Arası / Coffee Break

>> Closing Remarks

KONSER_CONCERT 
EMRE YAVUZ «RAVEL 150» 
SALON_VENUE: MAHAL STUDIO



20Eylül_September
Cumartesi_Saturday

Troy Museum & Troy 
Ancient City

>> Rehberli Gezi 
Troya Müzesi Ve Troya 
Antik Kenti 

Guided Tour Of Troy 
Museum And Troy 
Ancient City

Otobüsler sabah saat 
10.00’da Cumhuriyet 
Meydanı’ndan 
kalkacaktır. 
(Kalkış yeri için QR 
kodu kullanınız)

The buses will depart 
from Cumhuriyet 
Square at 10:00 in 
the morning. (Use 
the QR Code for exact 
location)

 10.00_18.00

Keynote Speech 6 
Rüstem Aslan

Homer, Troy, And 
Aesthetics In Art 

(Video Recording)
>

>



18 EYLÜL/10.00’DAN İTİBAREN GEZİLEBİLİR
CAN BE VISITED FROM SEPTEMBER 18, FROM 10 AM

19 EYLÜL_SEPTEMBER / CUMA_FRIDAY / 20.30

YER_PLACE: MAHAL

YER_PLACE: TROYA MÜZESİ

Kanatlı Sözler/Bellek
Winged Words / Memory

Yüzen Seramikler
Floating Ceramics

SERGİ_EXHIBITION

SERGİ_EXHIBITION

SALON_VENUE: MAHALSTUDIO

«RAVEL 150»
Emre Yavuz
KONSER_CONCERT

MAHAL
SANAT

etkinlikler

events



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

44

davetli konuşmacılar

keynote speakers

THIERRY 
DE DUVE

ASLIHAN JACOB 
LUND

ERAY 
ÇAYLI

JALE N. 
ERZEN

ALAN 
WENHAM-
PROSSER

RÜSTEM 
ASLAN



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

45

The Invisible Break 
Thierry de Duve

	 Marcel Duchamp’s famous and infamous urinal titled 
Fountain (1917) sits on the border between two art worlds, 
one in which a urinal cannot possibly be art and one in 
which this particular urinal is art. The switch from the 
first to the second art world is so abrupt and radical 
that it is akin to a revolution, which, however, has not 
been recorded as such by art history. My talk addresses 
a two-tiered issue, at once catering to the theme of our 
congress, “Historicity and Contemporaneity,” and suitable 
to a society that focuses on the discipline of aesthetics: 
how to explain aesthetically, not just sociologically or 
ideologically, the passage from one art world to the other 
signalled by Fountain.



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

46

Deep Time and Expansive Ground 

Aslıhan Demirtaş
KHORA

	 We have entered the centenary of the Turkish Republic 
with fractures in the faultlines of our geography, one which 
is a moving tectonic plate. Architects of this land often 
like to use the word tectonics as an art form, but fail to 
remember or deny that they practice on and under the influence 
of four tectonic plates: to the north of the Anatolian plate is 
Eurasia, and to the south are the Arabian and African plates. 
The African plate moves to the northwest, putting pressure 
on the Anatolian plate and causing it to move westward. 
The border of the Anatolian plate with the Eurasian plate 
forms the North Anatolian Fault Line. In this line, Anatolia 
moves westward at a rate of 25 mm per year; this westward 
orientation has created political and cultural faults in the 
country. Anatolia’s encounter with the Arabian plate is the 
Eastern Anatolian Fault Line. This encounter has created 
and is creating ruptures in current and past assumptions of 
belonging as well. The Eastern Anatolian Fault Line merges 
with the Dead Sea Fault, a continuation of the East African 
Fault Line, in the Gulf of İskenderun. The ground movements 
on the Eastern Anatolian Fault, which is a kind of joint 
between the Anatolian, African and Arabian plates, took 
place in the early morning of February 6, 2023 and were 
known as the Kahramanmaraş earthquakes (or the Turkey-Syria 
Earthquake) and caused massive destruction in an area of more 
than 100,000 km2, which today includes 11 provinces built 
on it. For comparison, this area is larger than the surface 
area of countries such as Portugal and Hungary. The first 
earthquake in Pazarcık was the second largest earthquake in 
Anatolia after the 1668 North Anatolian earthquake and the 
largest earthquake recorded in the history of the Republic 
of Turkey. According to historical records, the last time 
the Pazarcık fault line is thought to have ruptured with an 
earthquake of this magnitude was in 1513. That’s about 500 
years ago. Maraş, one of the cities on this fault line, was 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

47

a city of the Dulkadiroğlu Principality in 1513. The first of 
the earthquakes that shook Antakya was recorded when the city 
was part of the Seleucid Empire; other earthquakes in its 
history destroyed it when it was part of the Roman Republic 
and Byzantine Empire. Istanbul, a city whose fate is one 
with the North Anatolian Fault, and this fault, which runs 
through the marble-covered Sea of Marmara, is also thought 
to rupture in an apocalyptic manner every 250 years, although 
the debate remains. Constantinople was the capital of the 
Ottoman Empire at the time of the earthquake that went down 
in history as the Little Apocalypse in 1509. At the time 
of the Great Istanbul Earthquake in 1894, the science of 
seismology had just begun to measure and record earthquakes 
remotely with instruments. 

	 History is contextual. Without a physical and spatial 
anchor it floats. Even then, where you place the anchor 
affects the definition of events. Do rupturing faultlines 
or victories make history? The movement of the earth takes 
place on a different time scale compared to the life cycle of 
human beings and the physical and administrative structures 
they create, at least in this geography comprised of Anatolia 
and Eastern Thrace. Neither the lives of empires nor the 
centuries-old young states have the length and patience to 
master, transmit and assimilate the history of the earth. 
For this reason, we are a country which does not know which 
geography it lives on—the movements of the land have not been 
incorporated in praxis. The presentation will articulate 
an alternative to a historicity that floats: the concept of 
Deep Time and Expansive Ground, borrowed from Nida Tüfekçi’s 
definition of folk songs as a collective work composed by 
an entire geography throughout a long duration of time as 
opposed to one composed by an individual composer. They are 
gathered and they carry a multitude of narratives of joy, 
hope, sadness and sorrow–residues of time and what remains. 
Spatial and artistic works which I call Thinking pieces will 
guide the articulation of the concept namely: Graft (2012), 
Plinth (2016), Dam Securities (2019), Tumblespace (2011 with 
Ali Cindoruk) as well as the research which these pieces are 
anchored on such as Istanbul Landwalls Bostans, Fish Farms 
in Keban Dam Lake and Goats on Pembelik Dam.



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

48

Sensing and Making Sense of Political 
Violence Today: Publicness, Expertise, 

and Agency 

Eray Çaylı
eray.cayli@uni-hamburg.de

	 In this lecture, I wish to critically reconsider 
the role of experts and expertise in documenting and 
representing political violence through aesthetically 
charged practices. Two main tendencies characterize the 
ways in which recent critical thought and practice of 
relevance have approached this role.
 
	 The first tendency is to deprivilege the experts (i.e., 
visual culture scholars and practitioners)—to problematize 
the idea that it is their preserve to document and represent 
political violence through aesthetically charged practices. 
Here, the intention is to empower publics composed of non-
experts (especially the witnesses and victims of violent 
events) and to foreground their agency in determining 
exactly how and why violence is political. 

	 The second tendency is to mobilize expertise exclusively 
as a technical phenomenon—to place experts’ methodological 
and epistemological prowess in the service of pro-victim 
and pro-survivor politics by making survivors’ experiences 
legible to wider publics.
 
	 Rethinking these two tendencies through one another, 
I wish to raise a series of questions regarding the 
dualistic understanding of publics versus experts that, I 
suggest, both tendencies share. I seek to complicate this 
dualism by arguing that there are significant differences 
within constituencies spoken of as publics and experts. 
The point I want to eventually make is that we must work 
through these differences rather than assume they can 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

49

be straightforwardly abolished, or that their technical 
aspects can readily be separated from their politics.

	 In making this point, I will draw on a number of 
instances from my work over the past decade and a half in 
places where political violence has occurred and is made 
sense of, and with the communities therein.



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

50

Contemporaneity: The Dismantling of 
Modern Historicity 

Jacob Lund

	 By now it seems uncontroversial to remark that 
“contemporary art” has substituted “modern art” as 
descriptor of the art of our times, or what we might call 
the historical present. In current art discourses, it is, 
however, still unclear what this substitution of adjectives 
to qualify the art of the present implies. Why is “modern” 
no longer adequate to describe the art of our moment? What 
does the notion of “the contemporary” mean? What is it 
that it grasps that “modern” does not?  How do they differ 
in their understanding of history and futurity?

	 Considering the replacement of “modern art” with 
“contemporary art” we need to historicize the very notion 
of the contemporary, Lund argues. When we understand 
contemporary art as an art of the present, an art that 
is directed toward and somehow gives expression to the 
present, we need to also question the category of the 
present itself. The notion of the contemporary, understood 
critically, refers to a change in our relation to and 
experience of time itself, a change in the temporal quality 
of the present. Due to developments in communication 
technology, the emergence of planetary scale computation, 
growing awareness of climate crisis and eco-systemic change, 
processes of decolonization, among other factors, the very 
constitution of the present is fundamentally changing. The 
present to which contemporary contemporary art refers is 
one characterized by contemporaneity in the sense that it 
is constituted by the bringing together of a multitude of 
different temporalities at different scales, an intensified 
global or planetary interconnectedness of different times 
and experiences of time. In terms of historicity, the modern 

9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

51

9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

Western regime of one-dimensional chronological progress 
therefore may be said to have been replaced by a kind of 
planetary contemporaneity. A condition of contemporaneity, 
of intensified temporal cohabitation, which we – at least 
those of us whose minds have been formed by the logics of 
(post)modernity – are still only beginning to grasp. 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

52

Pythagorean Wisdom In Turkish Makams Meşk 
In The Last Century
Alan Wenham-Prosser

	 The presentation is centred on the ancient music 
transmission system, which began in Europe after Pythagoras 
started a philosophy school in Croton, Italy.The system was 
taught to competent people on a one to one oral tradition 
basis. This system became known as Meşk in Turkey. It did 
not require books as it was oral only. The presenter became 
part of Meşk through several renowned Turkish Musicians. 
Hence the presentation is from personal experience. The 
core concept within Meşk is for the musician to find an 
inner stability which arises from enquiry into the true 
nature of the human soul; the meaning behind the words on 
the temple at Adelphi which read :- “Know Thyself”
 
	 The first focus is the main teacher Tanburi Necdet 
Yaşar, little known in Turkey during the 1970’s. After 
meeting him and with his agreement to teach, it took eight 
years to learn 74 of the most important Makams; through 
many visits to Istanbul; recording all the lessons and 
exams.

	 Next a focus on the Mevlevi neyzen and musicologist 
Rauf Yekta Bey. His book, a section in the French Lavignac 
Encyclopaedia; was photocopied, and a dear friend and co-
researcher translated it with diagrams etc. into English. 
This enabled a deep and detailed study of Yekta Bey’s 
research; who showed how the Pythagoreans experimented 
with Just Intonation intervals and chose groups within the 
perfect fourth which suited their purpose.

	 Next the focus is on the journeys of Pythagoras into 
India and Egypt. He studied philosophy and music in these 
places. His discoveries journeyed into Anatolia and Europe; 
then Eastward again to the Arabic countries of the Greek 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

53

Empire. The Divine revelation of Pythagoras shows how he 
was able to construct a language with music which leads into 
the deepest levels of the human psyche. The allegorical 
personality of the Indian Goddess Saraswati depicts this 
revelation; showing in the Indian way the marriage of 
knowledge and devotion. Pythagoras put this into the word 
we now know as “philosophy” which is a marriage of the 
Greek terms “philos” and “sophos” or love and wisdom.

	 The structure of this Divine language shows how the 
naturally occurring sequence of simple ratios creates 
intervals which accord with human hearing. The way these 
sequences fit into each other shows the beauty of mathematics. 
The Pythagoreans developed musical scales using the 
intervals which give us the best melodic expression.

	 Middlesex University would not accept Meşk teaching 
unsupported by other books. This was partly overcome by the 
presenter through the discovery of the German physiologist 
Herman Helmholtz, who investigated musical intervals. 
Those who were part of the 20th Century Meşk from Tanburi 
Cemil through to Necdet Yaşar are outlined showing the 
traditional line to which the presenter belongs. The change 
from Meşk to the European music academy system shows how 
many Pythagorean notes went missing due to the notation 
problems of the Ezgi/Arel system.

	 A USA researcher’s record of the 1970s tanbur neck 
reveals this. Yet the tanbur neck of Necdet Yaşar shows 
that through Meşk, operating outside the mainstream music 
system, retained all the missing notes. A short clip from 
a lesson on Saba Makam explains how Necdet could not 
accept the notes played from the theories of the mainstream 
system.

	 Rauf Yekta in his book describes the important element 
of movement and rest, for the full expression of the 
Makams; and how vital this element is. A taksim by Necdet 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

54

in the Nihavent Makam clearly shows this element. A list 
of the 74 Makams taught by Necdet is shown. Rauf Yekta’s 
1922 recommendation that Europe adopt the legacy of the 
Orient in music, is shown. He describes the huge melodic 
possibility of Turkish music being superior to that of the 
Europeans. This is followed by the presenter’s current 
similar recommendation for 21st century Turkey.

	 A summary of all subjects is encapsulated in a original 
diagrammatic way, to show how the four stages of mastery 
in Meşk can be achieved by self effort in a use of all the 
Pythagorean intervals; showing the working of the whole 
human being to achieve this goal.

	 Finally the presenter’s daughter is introduced 
through her composition and a taksim as an example of the 
achievement possible through the Meşk system.



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

55

bildiri özetleri

abstracts



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

56

Bu Huzursuzluk Meyvesini Vermeli Artık: Gianni 
Vattimo’dan Santiago Zabala’ya Gerçek Bir Kriz 

İçin Zayıf Estetik

Abdullah Başaran 
Hitit Üniversitesi, Türkiye 

maaveraa@gmail.com

Gianni Vattimo, fenomenolojik bir yaklaşımdan ziyade 
Nietzscheci perspektivizm ve Heideggerci post-metafizik 
düşünceden hareketle kendi hermeneutik estetiğini 
geliştirir. Buna göre Vattimo’nun “zayıf estetik” 
anlayışı, (fenomenolojik estetiğin öne sürebileceği gibi) 
evrensel veya mutlak anlamları reddederek, büyük sanatsal 
yapıların parçalanmasına ve parçalanmış gerçekliklerin 
benimsenmesine öncelik verir. Sanat eserini çoklu anlamlara 
açık bir yorum olayı olarak gören zayıf estetik, uyum, 
istikrar, birlik gibi geleneksel estetik idealleri bükerek 
(Verwindung) süreksizliği ve kesintiyi vurgular. Sanatçının 
özgür eylemi, bilinçli bir bükme yoluyla izleyicide şok 
ve kopuş yaratarak, tek ve kesintisiz bir ufuk arayışının 
yerini alır. Bu deneyim, izleyiciyi alışkanlıklarından 
ve önyargılarından kopararak ona rahatsızlık verir ve bu 
huzursuzluk, postmodern çağda hermeneutik aracılığıyla 
onaylanması gereken nihilizmin bir sonucudur. Bununla 
beraber Vattimo, Walter Benjamin’in “Mekanik Yeniden Üretim 
Çağında Sanat Eseri” adlı denemesinden güçlü bir şekilde 
etkilenerek, medyanın yükselişini sanatı demokratikleştiren 
bir hamle olarak görür. Kitle iletişim araçlarının, 
azınlıklar ve alt kültürler için önemli olduğunu vurgular 
ve medyanın sanatı yeniden tanımlamasına izin verdiğini 
belirtir. Ona göre, yaşamın genelleşmiş estetikleşmesi, 
postmodern yaşamın çoğulluğunda olumlu bir güçtür ve bu 
gücü kullanarak sanattaki hakikat ve gerçeklik söylemini 
“dünyayı değiştirme” amaçlı militan bir programa dönüştürür. 
Öte yandan Santiago Zabala ise Vattimo’nun bu kavgacı 
tutumunu sahiplenerek sanatçının ve yorumcunun görevini 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

57

“acil durum estetiği” ile genişletir. Zabala, günümüzdeki 
vahşi kapitalizm çağında sanatın aktif bir yorum ve pratik 
bir müdahale meselesi olduğunu ileri sürer. Ona göre sanat 
eserlerinin işlevi, kapitalist dünya düzenindeki gerçek bir 
krizin yokluğunun aslında krizin kendisi olduğunu ortaya 
koyar. Sanatın görevi, gerçekliğin temsillerini aşmaktan 
ziyade, Varlığın unutulmuş ve yok edilmiş varoluşsal 
çağrısını ortaya çıkarmak ve yorumlamaktır. Zabala, 
rahatsız edici ve huzur kaçırıcı yapısıyla bu estetiğin 
sadece kapitalizmin yeniden üretimini değil, aynı zamanda 
realist felsefelerin metafizik dayatmalarını da bozacağını 
savunur. Bu bildirinin amacı, Vattimo’nun fenomenolojik 
olmayan bir hermeneutik estetik teklifinin, (yeni) 
gerçekçiliğin de bir eleştirisini sunan Zabala tarafından 
alımlanmasını incelemek; ardından ise soykırımlardan çevre 
felaketlerine, ekonomik dalgalanmalardan mültecilere değin 
her güne yeni bir krizle uyanan fakat bir o kadar da gerçek 
bir krizin yokluğunu çeken çağımızda sanatın ve sanat 
eserinin oynayabileceği rolü tayin etmek, yeni anlamların 
ve dünyaların ortaya çıkışındaki etkinliğini örneklerle 
göstermek olacaktır.



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

58

Poetik Bir Düşünmenin Okulu Olabilir Mi?

Adnan Esenyel 
Düzce Üniversitesi, Türkiye 

adnanesenyel@gmail.com 

Standart söyleme göre felsefe Antik Yunan’da, hâkim 
anlatının mythos’tan koparak logos’a dönüşmesi neticesinde 
ortaya çıkmıştır. Böylece evrenle ya da varlıkla kurulan 
ilişki artık imgeler, benzetmeler ve efsaneler üzerinden 
değil fakat daha çok kavramlar, akıl ve mantık yoluyla 
tesis edilmiştir. Felsefe geleneğinin ana akımı olarak 
görülebilecek filozofları ve bu filozofların kurduğu okullar 
tam da gerçekliğin kavramlar yoluyla ele geçirilebilecek 
bir nitelik arz ettiğini savunur. Diğer taraftan özellikle 
19. yüzyıldan itibaren kavram ve mantık yoluyla evrensel 
hakikati keşfetme edimine giderek azalan güven neticesinde 
felsefe etkinliği bazı önemli düşünürlerin elinde bu sefer 
logos’tan kopartılarak yeniden mythos’a döndürülmeye 
çalışılmıştır. Özellikle Nietzsche ve Heidegger gibi 
düşünürler felsefenin özünde bilime değil fakat daha çok 
poetik olana/sanata yakın duran bir disiplin olduğunu iddia 
etmişlerdir. Düşünme etkinliğinin totalde sadece kavramsal 
ve mantıksal olana indirgenmesi onların gözünde insanın 
yaşamla bağını kökten zedeleyerek, insana yaraşır bir 
varoluşun olanağını kapatır. Her iki düşünüre göre insan en 
nihayetinde yaşamla ve varlıkla estetik temelli bir ilişki 
içerisinde bulunduğundan insanın yapması gereken bütün 
potansiyel güçlerini bu estetik ilişkiye uyarlamaktır. 
Böylece düşünmenin ve felsefenin estetize edilmesi 
onlara göre modern insanı nihilizmden koruyacak yegâne 
alternatiftir. Şimdi bu noktada Nietzsche ve Heideggerci 
çözümün başarısı büyük oranda mythos’a dönüştürülmüş bir 
söylemin aktarılmasına ve alımlanmasına bağladır. Fakat 
felsefe bu tarz düşünürlerin elinde adeta bir şiir haline 
geldiğinde söz konusu ettiğimiz aktarımın da yalnızca tanık 
olduğumuz bir performansa dönüşme tehlikesi belirir. Zira 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

59

eğer temelde insanın dünyasal bağlantısı rasyonel değil de 
bu düşünürlerin iddia ettiği gibi estetikse, bu bağlantının 
son derece şahsi imgeler ve duygular aracılığıyla kurulduğu 
söylenmelidir. Bu ise felsefenin, tarih boyunca düşünce 
akımları ve okullarıyla süregiden aktarılabilirliğini ve 
öğretilebilirliğini ciddi anlamda tehlikeye düşürür. Zira 
nasıl ki bir tablo ile karşılaştığımızda ressam haline 
gelemiyorsak Hölderlin okuduğumuzda da şair olmamız söz 
konusu değildir. Bu bakımdan Nietzsche ve Heidegger gibi 
mythos’u yeniden canlandırarak estetiği temele almış ve 
hatta felsefi problemlere büyük oradan estetik çözümler 
getirmiş olan düşünürlerin bir okulunu kurmak, onları takip 
etmek ve onların izinden gitmeye çalışmak imkânsız bir 
göreve dönüşebilir. Neticede düşünmenin estetize edilmesi 
ile kavramların yerini belli oranda imgeler ve son derece 
şahsi tecrübeler alır. Felsefe sanata öykündüğü ölçüde 
kendisini bir yöntemden de uzaklaştırır ve böylece her 
tür nesnel kriteri yitirme tehlikesi ile karşı karşıya 
kalırız. Dolayısıyla Nietzsche ve Heidegger gibi estet 
düşünürlerin izinden gitmeye çalışmak belli açılardan bir 
risk barındırmaktadır, zira en nihayetinde her iki düşünür 
de bizi, onlar gibi olmaya değil fakat kendimiz gibi olmaya 
davet etmektedir ve fakat burada doğru bir yolda olup 
olmadığımızı bize söyleyecek hiçbir dışsal referansımız 
kalmamıştır. Bu çalışmada amacımız bu bakımdan düşünmenin 
estetize edilmesinin sonuçları ile hesaplaşmak ve bu tarz 
denemelerin takip edilebilirliğine ilişkin bazı soruları 
gündeme getirmektir.



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

60

Valuing Art Aesthetically In The Context Of The 
Fourth Industrial Revolution

Adrian Kvokacka
University of Presov, Slovakia

adrian.kvokacka@gmail.com

In the contemporary era, characterized by the 
persistent ambiguity surrounding the potential of artificial 
intelligence (AI) to create art, a novel inquiry has emerged 
for aesthetic scholars: How ought we to appraise artistic 
creations within the paradigm of the Fourth Industrial 
Revolution?

	 The way in which media has entered our everyday lives 
through augmented reality, mixed reality, AI-generated 
content, and virtual reality applications is unprecedented 
not only in terms of scope and pace, but also in terms of 
consequences, which are characterized by uncertainty in 
their aesthetic appreciation. From the whole wide spectrum of 
these phenomena, artifacts, and situations, I want to focus 
in this paper on the possibilities of outlining aesthetic 
positions that could frame our aesthetic evaluations of 
art based on the above-mentioned technological approaches. 
In addition to utilizing existing positions that seek to 
establish ontological rules for such artefacts (Mineo, 
Bridle, Kholeif), or questions such as whether AI-generated 
art can amplify the perceived value of human creativity 
(Horton, White and Iyengar), the purpose of this study is 
to concentrate on the possibilities of aesthetic evaluation 
of two particular things. Firstly, artistic creativity in 
the time of technological revolution in the production of 
art. Secondly, the way we evaluate, or should evaluate 
aesthetically, artistic productions in the present. It is 
hypothesized that the mechanisms of aesthetic evaluation 
of art will be prolonged in two distinct ways. Firstly, 
the range of aesthetically indicative value moments will 
be expanded. Secondly, the criteria for evaluation of art 
in the context of its evaluators (habits, norms, cultural 
backgrounds, etc.) will be critically re-evaluated.



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

61

Undoing Abstractions: The Nation At The Limits 
Of Representation

Ahmet Furkan İnan 
University of Oxford, United Kingdom 

ahmet.inan@sjc.ox.ac.uk

This paper returns to the year 1992, when long-simmering 
desires for transformation within Turkey’s art scene – 
articulated through alternative modes of artistic production 
and dissemination since at least the late 1970s – began to 
assert themselves more visibly within the institutional 
sphere of art. Through close attention to a series of 
exhibitions – Memory/Remembrance I  (1991),  10 Artworks 
10 Artists: C (1992), Serotonin II (1992), and the Third 
Istanbul Biennial (1992) – it investigates a paradigmatic 
shift in the dominant mode of artistic production in 
Turkey. It foregrounds the often-contradictory agendas of 
artists, curators, and an emergent art market in shaping 
this transformation, and contends that these shifts marked 
the emergence of a new historical consciousness, one that 
not only challenged the operative assumptions of Turkish 
modernism but also offered a situated alternative to global 
narratives of contemporaneity.

While contemporary art is often seen as having a 
direct relationship with the various “end of history” 
discourses that gained prominence in the 1990s, alongside 
the spread of neoliberal globalism, this paper proposes 
that a fundamentally different genealogy grounded in the 
historical particularities of art practices in Turkey can 
be traced. It argues that the transformations of the early 
1990s must be understood in light of a deeper tension embedded 
in the central dilemma of Turkish modernism’s hegemonic 
mode of artistic production. This dilemma, inherited from 
the intellectual debates of Turkish modernization, was one 
between “national” and “universal” production in art, and 
heavily depended on real abstractions,1 that is, operative 

1 Gean Moreno, In the Mind, But Not from There: Real 
Abstraction and Contemporary Art (London and New York: Verso 
Books, July 2019), 15.



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

62

representations of social reality that usurp the represented 
through processes of reification. It is this abstractionist 
nature of Turkish modernism that instilled what came to be 
misread as a condition of “belatedness,” which produced 
a cycle of deferred arrival wherein the future could only 
ever be apprehended as a horizon of lack.

This temporal structure was persistently challenged 
by new generations of artists from the late 1970s onward, 
culminating in the mid-1980s with the emergence of what 
this paper identifies as a new historical consciousness. 
Contemporary art became a critical vessel for this new 
sensibility, enabling a confrontation with the abstractionist 
regime of representation and its temporal displacements, 
while containing contradictions inherent to its conditions 
of emergence. Through an immanent critique, the paper 
analyzes how the conditions under which this new mode of 
production achieved discursive and institutional dominance 
by the early 1990s foresaw its eventual subsumption within 
neoliberal capitalism.

Although the focal point is 1992, the analysis also 
draws on earlier exhibitions such as In Memory of Joseph 
Beuys (1986),  A Cross Section of Avant-Garde Turkish 
Art (1984–1988), Serotonin I (1989), the ABCD exhibitions 
(1989–1993), and the first two editions of the Istanbul 
Biennial. Combining exhibition analysis with close readings 
of individual artworks, the paper examines the tensions 
between artistic positions and curatorial or institutional 
framings, and in doing so, offers a situated rethinking 
of the contemporary that challenges dominant global art 
historical narratives by foregrounding the tensions 
embedded in non-Western modernities.

 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

63

Bergson’un Sanat Kuramında Estetik Sezgi Ve 
Sürenin Ontolojik İşlevi

Ahmet Tüzen 
Gümüşhane Üniversitesi, Türkiye 

m.ahmettuzen@gmail.com

Bu bildiri, Henri Bergson’un sanat anlayışını, onun 
sezgiye dayalı bilgi felsefesi ile süre kavramı temelinde 
şekillenen ontolojisi arasındaki ilişkiyi ele alarak 
tartışmayı amaçlamaktadır. Bergson, bilginin elde ediliş 
biçimini iki farklı düzlemde temellendirir: Bunlardan 
ilki, nesneyi dışarıdan ve durağan bir perspektifle 
kuşatan, sembollerle işleyen, görece ve kısmi bir bilgi 
türü iken; ikincisi, nesnenin özüne içeriden nüfuz eden ve 
onun hareketi içinde onu dolaysızca kavrayan mutlak bilgi 
türüdür. Bergson, bu ikinci yolu sezginin yolu olarak 
tanımlar ve gerçekliğin tüm canlılığıyla, akışkanlığıyla 
ancak bu sezgi aracılığıyla bilinebileceğini savunur. 
Sanat da tam bu noktada, sezgisel bilginin ve dolayısıyla 
metafiziğin bir uzantısı olarak öne çıkar. Bu doğrultuda 
sanatçı, hakikati kavrama hususunda adeta bir filozof 
gibi davranarak, yüzeydeki görüngülerin ötesinde işleyen 
yaratıcı gücü kendi iç sezgisiyle yakalar ve onu estetik 
bir biçimde eserine aktarır.

Bergson’un sanat anlayışı, yalnızca bir estetik haz 
arayışı olarak görülmez; aksine, bireyi, gerçekliğin 
sürekli akışına katma ve onu sıradan algı sınırlarının 
ötesine taşıma imkânı sunan bir faaliyet olarak 
değerlendirilir. Bu bağlamda, onun “süre” kavramıyla 
doğrudan ilişkilendirilen sanat anlayışı, bölünemez bir 
bilinç akışının ve geri döndürülemez ardışıklığın ifadesi 
olarak düşünülür. Dolayısıyla sanat, yaşamın kendisini var 
eden yaratıcı atılımın (élan vital) estetik bir tezahürü 
haline gelir. Böyle bir perspektifte sanat, insana yalnızca 
bir duyusal tatmin değil, maddi görünümlerin ötesine 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

64

geçerek ruhun bütünlüğünü ve hakikatin birliğini sezgisel 
olarak deneyimleme imkanı sunar. Bu nedenle sanat, görünen 
dünyanın ardındaki sürekliliği ve canlı yapıyı kavrayarak 
insanın kavrayışını genişleten ve hakikate yönelten bir 
araç olarak ortaya konur.

Bildirinin temel amacı, Bergson’un sanat anlayışını, 
onun sezgiye dayalı bilgi kuramı, süre ve yaratıcı evrim 
düşüncesiyle bir bütünlük içerisinde ele almak ve bu 
bütünlükten hareketle sanatın, bireyi hem özgürleştirici hem 
de dönüştürücü bir işlev üstlenerek hakikate ulaştıran bir 
ontolojik etkinlik olarak nasıl konumlandığını açıklamaktır. 
Bu çerçevede bildiri, Bergson’un sanat düşüncesinin, 
sezgiye dayalı bilgi tarzı ile nasıl bağ kurduğunu, süre 
felsefesinin estetik sezgiyle ne şekilde kesiştiğini 
ve nihayetinde sanatın insanla evrenin ruhu arasında 
örülmüş perdeleri nasıl kaldırarak hakikatin birliğine 
ulaşmada aracı rol oynadığını sorgulamayı hedeflemektedir. 
Böylelikle, Bergson’un estetik düşüncesinin, tüm felsefi 
sisteminin ayrılmaz bir parçası olarak nasıl konumlandığı 
ayrıntılı bir biçimde ortaya konulacaktır.



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

65

“Learn Of The Green World:” Ezra Pound, 
Metamorphosis, A-Historicity And Creation

Alberto Merzari
Academy of Fine Arts of Urbino, Italy 
alberto.merzari@accademiadiurbino.it

From Ovid to Goethe, metamorphic thinking has offered 
a persistent—if often marginal—alternative to the dominant 
Western model of logical-dialectical thought rooted in 
Platonism. While dialectics privileges the conceptualization 
of reality as a progression toward an ultimate stability—
whether theological or secular—metamorphic thought 
conceives of reality as continuously (re-)shaping. Karl 
Löwith has shown in his well-known text on Hegel and 
Goethe that these two models have different ways of framing 
time as well, the former embracing linear history as the 
teleological realization of form, the later drawing on the 
cyclical temporality of physis, where meaning is immanent, 
recurring, and non-progressive. The aim of this paper 
is to examine the work of one of the most radical and 
overlooked heirs of the metamorphic tradition in the last 
century: Ezra Pound. Through a close reading of selected 
passages from the Cantos (e.g. IV, LXXXI, XC, CXIII, CXVII) 
and his theoretical writings (e.g. Vorticism), I intend 
to show what idea of creation and artistic gesture such 
a metamorphic perspective brings in his oeuvre—and how 
topical it potentially is for our contemporary debate.

Far from the disenchanted atmospheres of post-
historicism and the exhausted irony of postmodernity, and 
equally distant from the messianic ambitions of a renewed 
modernism, Pound conceives of art—I argue—as an a-historical 
act of participation in eternal zoē, in which forms, 
voices, and languages from different epochs coexist and 
metamorphose without hierarchical order into one another. 
In his own words, poetry must “learn from the green world” 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

66

how to harmoniously merge fragments and let them grow into 
new, unexpected and always provisional entries. From this 
angle, I propose, Pound’s aesthetics can be described as a 
deeply Mediterranean kind of gay science freer even than 
(German) Nietzsche’s from all melancholy and nostalgia 
for the irretrievable: Pound neither abandons us to chaos 
nor prescribes univocal escape routes but seeks instead 
to teach us how to be carried as creative forces by the 
mystery of metamorphosis.

In this light—as I aim to show—Pound emerges as a 
potentially key figure for aesthetically thinking the 
challenge of a post-anthropocentric delocalization of the 
human in an ecological perspective. His poetics translates 
the ancient metamorphic tradition into the urgencies 
of the contemporary world, and asks us to resist the 
teleological transformation enacted by the technical-
industrial world—with its inherent anthropomorphization of 
forms and environments—through the atelic transformation 
of poetry and art. Such a transformation, which requires us 
to definitely “pull down our vanity” (not least, the vanity 
of thinking ourselves at the summit, or even merely at the 
end, of history) is only apparently a chaotic exercise. 
In fact, it is the attempt to safeguard the density and 
holiness of natural creation; an inexhaustible attempt, 
whose religion is to become the “eyes of God,” and whose 
liturgy is (no more and no less) than producing forms as 
resonances of forms.
 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

67

Denis Diderot’nun Estetiğinde Beğeni, Algı Ve 
Gelenek: 18. Yüzyıl Estetiğinde Bir Sentez 

Arayışı

Ali Can Tural 
Dokuz Eylül Üniversitesi, Türkiye 

cantural9@gmail.com

   18. yüzyıl estetik düşüncesinin temel problemlerinden 
biri, beğeninin kaynağının ne olduğu sorusudur. Bu 
soru esas olarak estetik değerin nesnel mi yoksa öznel 
mi olduğuna ilişkindir. 17. yüzyılın ikinci yarısından 
itibaren Fransa’da etkili olan Fransız klasisizmi ve onun 
18. yüzyıldaki uzantısı olan nesne merkezli estetik, 
sanatta güzelliğin kaynağını nesnenin kendisinde bulunan 
evrensel ilkelerden hareketle açıklamaya çalışmıştır. Bu 
yaklaşım, uyum, oran ve simetri gibi biçimsel özelliklerin 
tüm sanatlar için geçerli ölçütler oluşturabileceğini öne 
sürmüştür. Buna karşılık, empirist epistemolojiyi temel 
alan özne merkezli estetik, beğeniyi duygulara, deneyime ve 
tarihsel bağlama dayandırarak öznel bir zemine oturtmuştur. 
Bu yaklaşıma göre sanat, tarihsel ve kültürel koşullar 
içinde değişen bir deneyim alanıdır; dolayısıyla beğeni de 
değişkendir ve bağlamsaldır. Böylece 18. yüzyılda estetik 
kuramlar, tarihsel ve kültürel olanla evrensel olan, öznel 
olanla nesnel olan arasında çözülmesi güç bir gerilimin 
içine girmiştir. Bu kuramsal kopukluğu gidermek, dönemin 
estetik düşünürlerinin başlıca hedeflerinden biri olmuştur. 

   
Bu bildiride, Denis Diderot’nun estetikte söz 

konusu gerilimi aşma yönündeki çabası incelenmektedir. 
Diderot, geleneğin ve tarihselliğin şekillendirdiği beğeni 
alışkanlıklarını, sanat eserlerinin değerlendirilmesinde 
kullanılabilecek evrensel ilkelerle ilişkilendiren; 
böylece tarihsel ve kültürel olanla evrensel olanı bir 
araya getirmeyi amaçlayan bir estetik kuram geliştirmeyi 
hedefler. Bu amaçla Diderot, estetik değeri, tarihsel olanla 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

68

evrensel olanın birbirini dışlamadığı bir zeminde tanımlar. 
Bu çerçevede, beğeni yargısının temelinde yatan bilişsel 
süreçleri açıklamaya yönelik bir algı kuramı geliştirir. 
Diderot’ya göre beğeni, doğrudan duyuma değil, geçmiş 
deneyimler, kültürel birikim ve gelenekle şekillenen bir 
algı sürecinin sonucuna dayanır. Beğeniyi “koşullanmış 
beğeni” ve “aydınlanmış beğeni” olmak üzere ikiye ayırır. 
“Koşullanmış beğeni”, bireyin sorgulamadan sürdürdüğü, 
geleneksel kalıplarla biçimlenmiş estetik yargıları ifade 
eder. “Aydınlanmış beğeni” ise, öznenin kendi beğenisinin 
ardındaki tarihsel ve kültürel koşulları fark ederek bu 
yargıyı eleştirel olarak değerlendirmesinin sonucudur. 
Özne kendi beğenisinin tarihselliğini ve bağlamsallığını, 
geçmişin ve geleneğin beğeni yargıları üzerindeki ağırlığını 
fark eder. Bu farkındalık yeni olana yönelik önyargılardan 
kurtulmanın ve estetik deneyimde özgürlüğün imkânıdır.

  
 Bu bildiri, Diderot’nun estetiğinin, estetik değer, 

estetik deneyim ve beğeni kavramlarını yeniden düşünmek için 
nasıl bir imkân sunduğunu; gelenek-yenilik, tarihsel olan-
biçimsel olan, öznel olan-nesnel olan gibi ikilikleri aşan 
sentezci yaklaşımının estetik deneyimdeki özgürleştirici 
yönünü ortaya koymayı amaçlamaktadır.



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

69

Where the Present Begins to Appear as Past:
Mediating Contemporaneity in a Museum of the 

Future

Anders Thrue Djurslev
anders@enterghost.com

How do art and the neighboring practices of curating 
and dramaturgy contribute to historicizing the present in 
a time characterized by contemporaneity; by the coming 
together of different times, timescales, and experiences 
of time?12

In this paper, I will present my work as the dramaturg 
and curator on the cross-aesthetic art exhibition and 
theatre performance Museum of the Future on which I wrote 
my PhD dissertation in 2024.23 Museum of the Future was a 
collaboration between the black box theatre Sort/Hvid in 
Copenhagen and the white cube gallery of Kunsthal Aarhus 
in Aarhus, Denmark, manifested in two versions at each 
venue during 2022. The project commissioned a wide range 
of contributors, including visual artists and theatre-
makers, authors and scholars, to engage with the title’s 
paradoxical constellation of the museum and the future, 
while serving as the vehicle of my practice-based research 
project at Aarhus University on contemporaneity.

12 Jacob Lund: The Changing Constitution of the Present. Ster-
nberg Press, 2022. 

23 Anders Thrue Djurslev: Where the Present Begins to Appear 
as Past: Mediating Contemporaneity in a Museum of the Future. 
2024: Aarhus University. (https://ebooks.au.dk/aul/catalog/
book/548). 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

70

The paper introduces the project by emphasizing its 
mediation of: (1) contemporary art and theatre practices; 
(2) the institutional frameworks of theatre and gallery; (3) 
the disciplines of dramaturgy and curating; (4) the media 
of art exhibition and theatre performance; and, finally, 
(5) the phantasmatics of the museum and the future. The 
presentation focuses on the tensions arising between these 
different forms of temporalization through the making of 
Museum of the Future, conditioning and enabling conflictual 
experiences of and relations to time. 

In the presentation, I argue that these tensions must 
be considered as critically productive in the efforts of 
historicizing a present characterized by contemporaneity. 
Repurposing strategies of defamiliarization and haunting 
as suggested by the curatorial educator and writer Evan 
Calder Williams, I propose a poetics of making the present 
appear as past.34 Underway, my argument is informed and 
challenged by figures such as Juliane Rebentisch, Claire 
Bishop, Nora Sternfeld, Bridget Crone, and Boris Groys.

Finally, the paper will briefly introduce upcoming 
projects by my new company Enter Ghost, including a future 
theatre production in Istanbul, Türkiye.

34 Evan Calder Williams: “Volcano, Waiting.” WdW Review, June 
2016.
(https://www.fkawdw.nl/en/review/sediments/volcano_waiting).



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

71

Making Art What It Is Not: Le Sacre Du Printemps

Argun Abrek Canbolat & Elif Gezgin 
Çanakkale Onsekiz Mart University, Türkiye

aabrekcanbolat@gmail.com 

	 Throughout the history of art, certain works have 
resisted and transgressed the conventional boundaries of 
their respective mediums. Instances abound in which music 
has been dismissed as non-music, painting as non-painting, 
sculpture as non-sculpture—and likewise, ballet, film, and 
theatre have at times been regarded as negations of their 
own forms. These moments, rather than merely constituting 
aesthetic deviations, can be understood as dialectical 
oppositions—antitheses that, when examined within their 
specific historical contexts, serve to interrogate and 
destabilize entrenched artistic, cultural, and ideological 
dogmas.

	 This presentation undertakes a critical analysis of 
Le Sacre du Printemps (The Rite of Spring), focusing on 
Igor Stravinsky’s revolutionary compositional techniques 
and Vaslav Nijinsky’s radical choreographic direction in 
the original 1913 ballet performance by the Ballets Russes. 
While no complete visual documentation of the premiere 
survives, contemporary accounts describe an uproarious 
audience reaction—boos, fights, and walkouts—provoked 
by the unprecedented dissonance, rhythmic asymmetry, 
and percussive violence of Stravinsky’s score, as well 
as Nijinsky’s angular, jarring, and deliberately anti-
classical choreography. The work’s departure from the 
graceful fluidity of traditional ballet and its primal 
thematic content—ritual sacrifice and pagan mysticism—shocked 
Parisian audiences, particularly among the bourgeoisie, 
for whom the performance was both aesthetically jarring 
and ideologically unsettling.



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

72

We contend that Le Sacre du Printemps functioned not merely 
as a rupture within the artistic traditions of its time, 
but as a generative site of negation—what might be called 
a form of “anti-art”—that catalysed new possibilities in 
both music and dance. It marks a pivotal moment in the 
genealogy of modernist experimentation, exemplifying how 
aesthetic transgression operates not simply as rejection but 
as a productive mode of critical inquiry. In destabilizing 
established norms, Le Sacre du Printemps opened new avenues 
for cultural transformation and artistic innovation. 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

73

Kant’ın Yüce Kavramı Işığında Ekolojik Estetik 
Deneyim 

Aslı Şentürk
Türkiye 

aslisturk93@gmail.com

Bu bildiri, Immanuel Kant’ın estetik kuramında 
merkezi bir yere sahip olan “yüce” (das Erhabene) kavramı 
ile çağdaş ekolojik estetik düşünceleri arasında kuramsal 
bir köprü kurmayı amaçlamaktadır. Kant, yüce kavramını, 
insan aklının doğada karşılaştığı ölçüsüz büyüklük, güç ya 
da kaotik doğa olayları karşısında duyduğu hayranlık ve 
dehşetin bir bileşkesi olarak tanımlar. Bu estetik deneyim, 
öznenin duyusal yetersizliğini fark etmesine rağmen, aklın 
bu sınırsızlığı kavrayabilme yetisi sayesinde, insanın 
ahlaki özerkliğini ve üstünlüğünü yeniden tescillemesiyle 
sonuçlanır. Ancak Kant’ın bu özne-merkezli yaklaşımı, doğayı 
yalnızca insan için anlamlı hale getiren bir araçsallıkla 
sınırlı görme riskini de beraberinde taşımaktadır. Günümüzün 
ekolojik kriz bağlamında, insan-doğa ilişkileri bu türden 
üstünlükçü yaklaşımların ötesinde, karşılıklı kırılganlık ve 
sorumluluk temelli bir estetik duyarlığı zorunlu kılmaktadır. 
  

İklim değişikliği, biyolojik çeşitliliğin kaybı, 
çevresel felaketler gibi güncel gerçeklikler, Kant’ın yüce 
kavramının çağdaş doğa deneyimlerine ne ölçüde uygulanabilir 
olduğunu sorgulamamıza neden olmaktadır. Eriyen buzullar, 
mega yangınlar, kuraklık ve deniz seviyesinin yükselmesi 
gibi doğa olayları, Kantçı anlamda yüceliğe benzer estetik 
tepkiler uyandırsa da artık bu tepkiler sadece bireysel bir 
zihinsel yükseliş değil; aynı zamanda küresel bir sorumluluk, 
kolektif bir kaygı ve etik duyarlığın da ifadesidir. Bu 
çalışma, bu ikili gerilimi analiz ederek, Kant’ın yüce 
anlayışının günümüz ekolojik gerçeklikleriyle nasıl 
yeniden düşünülebileceğini ortaya koymayı amaçlamaktadır. 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

74

	Bildiride, bu teorik tartışmalar sanat pratiği 
üzerinden somutlaştırılacaktır. Özellikle çevresel sanat 
alanında önemli işler üreten Olafur Eliasson’un buz 
blokları yerleştirmeleri, Ana Mendieta’nın doğayla beden 
arasındaki geçişkenliği vurgulayan performansları ve Nils-
Udo’nun doğayla iş birliği içinde gerçekleştirdiği mekâna 
özgü yerleştirmeleri, Kant’ın estetik kuramı bağlamında 
yeniden okunacaktır. Bu sanatçılar, doğayı edilgen bir 
estetik nesne değil; deneyimin aktif bir öznesi olarak 
ele alarak, Kant’ın ötesine geçen bir ekolojik estetik 
anlayışı geliştirmektedir. 

Sonuç olarak bu bildiri, Kant’ın yüce kavramının 
tarihsel ve felsefi derinliğini göz ardı etmeden, 
çağdaş ekolojik estetikle kurabileceği olası ilişkileri 
sorgulamaktadır. Güzellikten çok yüceliğin, doğayla 
kurulan estetik ilişkiyi daha geniş ve etik açıdan sorumlu 
bir bağlama taşıma potansiyeline sahip olup olmadığı temel 
araştırma sorusudur. Bu çerçevede, yücelik kavramı bir 
felaket estetiğine mi evrilmektedir, yoksa yeni bir doğa-
estetik-etik denklemine mi işaret etmektedir? Bildiri, bu 
sorular etrafında Kantçı estetik düşüncenin güncel sanat 
ve felsefe bağlamındaki yeniden yorumlanabilirliğini 
tartışacaktır.



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

75

Olafur Eliasson’un Ice Watch Eserinde “Şey”in 
Açıklığı Ve Krizin Bedenlenişi

Aydan Aksakal Çakır
Türkiye

aydanaksakal@gmail.com

Bu makale, İskandinav sanatçı Olafur Eliasson’un 
Ice Watch adlı yerleştirme eserini, Martin Heidegger’in 
Sanat Eserinin Kökeni (SEK) adlı yapıtının ilk bölümünde 
geliştirdiği “şey” düşüncesi ve “yeryüzü–dünya” ikiliği 
çerçevesinde ele almaktadır. Heidegger, söz konusu metinde 
sanat eserine dair dönüşlü bir düşünce önerir; eserin 
yalnızca bir temsil ya da araç değil, aynı zamanda bir 
“şey” olduğunu vurgular. Eserin ne olduğu sorusuna yanıt 
ararken, şeyliği üzerinden bir çözümleme sunar. Bu doğrultuda 
çalışmada, Eliasson’un Grönland’dan toplanan buz bloklarını 
şehir merkezlerine yerleştirerek gerçekleştirdiği buz 
enstalasyonu, hem şey-olma hem de eser-olma bakımından 
incelenmiştir. Bu bağlamda asıl soru, doğal (salt) bir 
şeyin bir sanat eserine nasıl dönüştüğü sorusudur. 

 Eliasson’un Ice Watch adlı eseri, buzulların erimesi 
gibi günümüzde sıkça duyulan ancak doğrudan deneyimlenemeyen 
bir olguyu gündelik yaşamın merkezine taşır. Sanatçının 
amacı, izleyicinin yalnızca entelektüel değil, bedensel 
düzeyde de buzun erimesine tanıklık etmesini sağlamaktır. 
Bu deneyim yalnızca görsel değil, dokunma, işitme ve koklama 
gibi diğer duyular aracılığıyla da gerçekleşmektedir. 
Dolayısıyla, buzun şeyliği doğrudan hissedilebilir hale 
gelir. Bu yönüyle Ice Watch, Heidegger’in fenomenolojik 
yaklaşımıyla da örtüşmektedir. Buz, burada yalnızca bir 
malzeme değil, anlam taşıyan bir varlık olarak konumlanır. 
İzleyici, yalnızca gözlemci değil, sanat eserinin anlamını 
kuran aktif bir katılımcıdır.



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

76

Heidegger’in sanat eserine ilişkin döngüsel düşüncesi 
–sanatçının esere, eserin sanatçıya ve her ikisinin sanata 
kaynaklık etmesi– bu analizde eserin “şey” yönünden 
hareketle açımlanır. Eliasson’un kullandığı buz blokları, 
Heidegger’in “salt şeyler” tanımına uyan örneklerdir. 
Doğada kendiliğinden var olan, herhangi bir kullanım 
amacıyla üretilmemiş bu bloklar, sanatın dolayımıyla 
yeniden konumlandırılır. Bu yönüyle sanatçının yaptığı, 
doğada dağılmış olan “şey”i, şehir merkezine taşıyarak 
görünür ve deneyimlenebilir hale getirmektir. Böylece eser, 
seyircisini A noktasından alıp A’dan başka bir noktaya 
götürme gücüne sahip bir olguya dönüşür.

Heidegger’in “yeryüzü”nü kendini geri çeken, “dünya”yı 
ise açığa çıkarıcı ilişkiler ağı olarak tanımlaması, Ice 
Watch eserinin analizine yeni bir katman ekler. Eliasson’un 
yerleştirmesi, yeryüzünden alınmış buz parçalarını, insan 
dünyasına dahil ederek hem yeryüzünü görünür kılar hem 
de insan eliyle oluşan müdahalenin sonuçlarını sergiler. 
Buzulların şehir merkezinde zamana yayılarak erimesi, 
yalnızca doğal bir çözülmeyi değil, antroposen olarak 
adlandırılan çağın sonuçlarını da gösterir. Böylece Ice 
Watch hem yeryüzünün doğal hakikatine hem de insan kaynaklı 
dönüşümüne işaret eden iki yönlü bir anlatı kurar. Bu 
çalışma, Eliasson’un eserini Heidegger’in ontolojik sanat 
anlayışı çerçevesinde çözümleyerek, antroposen bağlamında 
doğa, insan ve sanat arasındaki ilişkinin nasıl düşünülmesi 
gerektiğine dair felsefi bir tartışma yürütmeyi amaçlar.



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

77

Marina Abramovic’in “Rhythm” Performanslarının 
Kant’ın Sanat, Güzellik, Estetik Ve Etik 
Anlayışları Üzerinden Değerlendirilmesi

Ayşe Uysal Elmas 
Türkiye 

ayseuysal87@hotmail.com

Marina Abramovic, performans sanatının önde gelen 
vücut sanatçılarından biridir. Abramovic’in performansları 
geleneksel sanat anlayışının değil, kavramsal sanatın içinde 
yer almaktadır. Kavramsal sanat, estetik kaygıyı sanattan 
uzaklaştırıp düşünceyi öne çıkarmakta ve izleyicileri ya da 
katılımcıları, sergilenen performansın ya da sanat eserinin 
altında yatan anlamı aramaya teşvik etmektedir. Immanuel 
Kant’ın güzellik, estetik gibi belirlenimlerle ifade 
ettiği sanat anlayışına karşın kavramsal sanat, sanattan 
tüm sınırları kaldırmaktadır. Kavramsal sanatın sınırları 
olmadığına dair en iyi örneklerden biri Abramovic’in 
sergilediği Rhythm serisidir. Abramovic, Rhythm 10’da 
bıçakla sergilediği performans sırasında elini keser; Rhythm 
5’te duman solunumu yüzünden, Rhythm 4’te de endüstriyel 
fan yüzünden nefes almakta güçlük çeker; Rhythm 2’de de 
aldığı ilaçlar yüzünden bilincini kaybeder. Rhythm 0 
performansında ise katılımcılar tarafından şiddet görmesine 
ve taciz edilmesine rağmen önceden belirlemiş olduğu saate 
kadar performansına devam eder. Rhythm serisi, güzellik 
kaygısı taşımadığından beğeni yargısına kapalıdır. Bu 
performanslarda izleyicilerin ya da katılımcıların alması 
gereken bir mesaj, ulaşması gereken bir sonuç vardır; bir 
düşünme etkinliği, anlam arayışı vardır. Amaç, performansın 
kendisi değil, taşıdığı alt metindir. Bunun yanı sıra 
bu performansların, Abramovic’in veya katılımcıların 
bilinçli eylemleri sonucunda Abramovic’in zarar görmesiyle 
sonuçlandığı göz önüne alındığında, Kant’a göre, buradan 
ahlaki bir sorun da doğmaktadır. Çünkü Kant’ın, insanın 
amaç olduğu evrensel ahlak anlayışı, herhangi bir durumu 
göz ardı etmeksizin bütün edimleri kapsamaktadır.



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

78

Bu makalede, Marina Abramovic’in Rhythm serisine 
ait performansları, Immanuel Kant’ın sanat ve etik 
felsefesi bağlamında ele alınarak çözümlenmektedir. 
Daha çok geleneksel sanat anlayışına yakın olan Kantçı 
bakış açısıyla değerlendirildiğinde Abramovic’in Rhythm 
performansları sanat olmamakla birlikte Kant’ın her eylemde 
olması gereken, akla dayanan ahlak anlayışı üzerinden 
incelendiğinde de bu performanslar ahlaki açıdan sorun 
teşkil eder gibi görünmektedir. Bir performansı ya da 
nesneyi “sanat” yapan şeyin ne olduğunun belirli olmadığı 
kavramsal sanat Kant’ın sanat tanımını dışlarken Kant da 
güzellik ve beğeni içeren sanat tanımıyla kavramsal sanatı 
sanat olmaktan uzaklaştırmaktadır. Rhythm performansları 
üzerinden, kavramsal sanata, Kant’ın bakış açısıyla 
yapılan bu değerlendirme, hem sınırı olmayan çağdaş sanat 
anlayışını hem de estetik kaygı içeren, belirlenimleri 
olan geleneksel sanat anlayışını sorgulamamıza olanak 
sağlamaktadır. 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

79

American Women Travelers And Everyday Aesthetics 
In The Ottoman Empire

Ayşegül Avcı 
Yaşar University, Türkiye 
aysegul.avci@yasar.edu.tr

	 While the majority of travelers to the Ottoman Empire 
from the United States in the first half of the nineteenth-
century were men, a small number of women travelers and 
missionaries also visited the region. These women conveyed 
their observations of the Ottoman world from a female 
perspective in letters that were later published as books 
and widely read both in the United States and across the 
Atlantic. Unlike their male counterparts, these women had 
access to the harems of Ottoman pashas and thus provided 
compelling narratives about both the private domestic 
sphere and the public spaces of Ottoman cities, offering 
insights into the cultural and socio-economic structures 
of the time. Sara Haight Rogers, one of the first American 
women travelers to publish her observations of Istanbul, 
and Eliza Cheney Abbott Schneider, who settled in Bursa 
with her missionary husband and wrote extensively about 
her experiences there, opened up an important field of 
study. Their writings offer valuable perspectives on the 
Ottoman Empire in the early nineteenth-century through the 
lens of American women. These women did not merely narrate 
personal experiences; they also described the cities, their 
inhabitants, and everyday life with aesthetic sensibility, 
providing rich portrayals of Ottoman society while also 
reflecting on the evolving identity of American womanhood 
during a period of nation-making. They further shed light 
on the otherwise inaccessible world of Ottoman women. 
Their observations of everyday objects—from the lace on 
women’s veils to the vessels used to serve coffee and 
dessert—allowed them to interpret domestic hierarchies, 
such as those between servant and mistress or mother-in-



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

80

law and daughter-in-law. Similarly, their depictions of 
the multicultural diversity in public spaces like streets, 
parks, and bazaars revealed distinctions across ethnic and 
social classes. Haight and Schneider’s works, published 
before the 1848 Seneca Falls Convention (widely regarded as 
the starting point of American first-wave feminism), assert 
their presence and authority in a male-dominated literary 
genre. At the same time, the apologetic tone they adopt 
in their works—aimed at preempting criticism for stepping 
outside conventional gender norms—reveals their awareness 
of the boundaries they were transgressing. This study 
examines Ottoman culture and aesthetic perception through 
the writings of two American women who lived in Istanbul 
and Bursa in the early nineteenth-century. It analyzes 
how their observations not only shaped representations 
of the “other” but also revealed contradictory messages 
about their own identities. These narratives, offering 
an alternative to Eurocentric portrayals of the Ottoman 
world, serve as important sources for rethinking aesthetic 
representation within the field of cultural studies.



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

81

Ghosts Of History In The Seven Moons Of Maali 
Almeida

Ayşegül Turan
Istanbul Kültür University, Türkiye

a.turan@iku.edu.tr

	 Shehan Karunatilaka’s The Seven Moons of Maali Almeida 
(the recipient of the Booker Prize in 2022) presents the 
unusual story of the freelance photojournalist Maali who 
wakes up to find himself dead and with seven days to settle 
his affairs in the world of the living before his time in 
“the In Between” comes to an end. Set in 1990, against the 
backdrop of the Civil War, the narrative juxtaposes the 
individual and collective stories of the peoples of Sri 
Lanka as different forms of violence and death have become 
ordinary occurrences. While Maali strives to connect with 
his loved ones among the living so as to expose the 
atrocities to the public through his photographs, he has 
to navigate the world of the dead and decide his own path 
in the afterlife. The novel draws from the genres of 
historical fiction, magical realism and crime narratives in 
its construction of the plot with second-person narration, 
thus presenting a rather unique combination of narrative 
elements. These particular choices about the style and 
structure of the novel pave the way for a prolific discussion 
about the possibilities and limitations in representing 
contested histories such as the Civil War, in which it 
is impossible to know where and when the death presents 
itself, as it is the case in the novel. As the ghosts of 
the past, literally and figuratively, haunt the living, 
the narrative opens new venues to explore the ethical 
implications, or lack thereof, for the perpetrator, 
the victim and the witness within the context of such 
a turbulent period. In this paper, I will focus on the 
representation of the Civil War through its impact on the 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

82

individuals, dead and alive, through an examination of the 
narrative and stylistic choices in the novel. In doing so, 
I will analyze the aesthetics and ethics of representing 
violence and war in the novel and its possible effects for 
the complex relationship among witnessing, documenting and 
fictionalizing history. 

 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

83

Hafızanın Estetiği: Bergson’un Zaman Kuramı 
Işığında Aşk Gibi Aydınlık, Ölüm Gibi 

Karanlık’ta Tarih Ve Bellek

Bahar Ok 
Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi, Türkiye 

baharokbahar@gmail.com

Geçmişi nasıl hatırladığımız ve bugünü nasıl 
deneyimlediğimiz arasındaki bağ, yalnızca tarihsel değil; 
aynı zamanda estetik bir mesele olarak da ele alınmalıdır. 
Hatırlama edimi, deneyimi olduğu kadar dili, zamanı 
ve kimliği de yeniden kurar. Bu bağlamda zaman, Henri 
Bergson’un kuramında olduğu gibi, doğrusal ve ölçülebilir bir 
çizgisellikten ziyade, bilinçte sürekli akan, iç içe geçmiş 
ve yaratıcı bir süreç olarak değerlendirilir. Bergson’un 
“süre” kavramı, zamanın bu içsel akışını anlamada temel 
işlev görür. Bu kavram, yalnızca zamanın doğasını değil, 
aynı zamanda bilincin ve hafızanın işleyişini anlamamıza da 
imkân tanır. Çünkü Bergson’a göre insanın kendi benliğinin 
derinliklerine inişi, belleğin bu sürekliliği içinde, iç 
içe geçmiş üç aşama üzerinden gerçekleşir: İlk aşamada 
birey, maddi dünyadaki tüm algıların farkına varır; ikinci 
aşamada bu algılarla ilişkili olan ve onların yorumlanmasını 
sağlayan hatıralar belirir; üçüncü aşamada ise eğilimler ve 
harekete geçirici alışkanlıklar devreye girer. Bu aşamalar 
kesintisiz bir akış içerisinde birbirine eklemlenir. Bu 
durum geçmişimizin şimdiye eklenerek yavaş yavaş büyümesi 
ve bilincimizi yani hafızamızı oluşturmasıdır. Zira hiçbir 
an, kendisinden önce gelen andan tamamen bağımsız değildir; 
her yeni an, öncekinin izlerini taşır. Bilinçteki bu dinamik 
akış, belleğin yalnızca bir kayıt değil, şimdiki zamanı da 
kuran yaratıcı bir etkinlik olduğunu gösterir.

Bergson’un süreklilik temelli hafıza anlayışı, 
özellikle kolektif travmaların edebi anlatımı söz konusu 
olduğunda önemli imkânlar sunar. Kürt edebiyatının 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

84

öncülerinden olan Mehmet Uzun, anlatılarını tarihsel 
olarak bastırılmış ve unutulmuş bir belleği görünür kılmak 
amacıyla kaleme almıştır. Aşk Gibi Aydınlık, Ölüm Gibi 
Karanlık adlı romanı ise bu belleğin, bireysel bir aşk 
anlatısı aracılığıyla nasıl edebi biçime kavuştuğunu 
örnekler. Romanda aşk, yalnızca duygusal bir tema değil; 
geçmişle bağ kuran, travmaları taşıyan ve hafızayı diri 
tutan bir anlatı mekânına dönüşür. Bu bağlamda roman, Kürt 
halkının sürgün, kayıp ve kimlik silinmesi gibi tarihsel 
deneyimlerini, sezgisel imgeler ve çok katmanlı anlatım 
teknikleri aracılığıyla açığa çıkarır. Zamanın doğrusal 
işlemediği anlatı yapısında, geçmiş yalnızca hatırlanmaz; 
şimdiyle birlikte yeniden kurulur ve dönüştürülür. Uzun’un 
anlatı dili, tıpkı Bergson’un zaman kuramında olduğu 
gibi, geçmişin şimdiki zamana içkinliği üzerinden işler 
ve belleği parçalanamaz bir süreklilik içinde temsil 
eder. Roman, Bergsoncu bir bakışla okunduğunda yalnızca 
hatırlamayı değil; unutuşa karşı estetik bir direnişi 
ve travmatik geçmişin sezgisel olarak şimdiye katılarak 
dönüştürülmesini ifade eder.

Bu çalışma, estetik ile tarihsellik arasındaki bağı, 
Bergson’un hafıza kuramı çerçevesinde değerlendirerek 
edebi anlatının nasıl bir hatırlama biçimi kurduğunu ortaya 
koymayı amaçlamaktadır. Mehmet Uzun’un romanı üzerinden, 
bireysel bir aşk anlatısının kolektif travmaların sezgisel 
temsiline nasıl dönüştüğü incelenecektir. Sanatın belleği 
temsil etme gücü, yalnızca geçmişi yeniden sunmakla 
kalmaz; bastırılmış olanı sezgi aracılığıyla edebi biçimde 
görünür kılar. Tartışmalı tarihlerin etik bir biçimde 
temsili, yalnızca tarih yazımının değil, aynı zamanda 
çağdaş sanatın ve edebiyatın da sorumluluğuna işaret eder. 
Unutuşun politikası karşısında edebi anlatı, yalnızca 
bir hatırlama biçimi değil; aynı zamanda estetik bir 
direniş alanı olarak öne çıkar. Bu bildiri, belleğin edebi 
katmanları aracılığıyla bireysel ve kolektif deneyimlerin 
nasıl dönüştüğünü; geçmişin, sezgisel bir zaman örgüsü 
içinde şimdiye sızarak nasıl yeniden anlam kazandığını 
felsefi bir düzlemde tartışmayı amaçlamaktadır.



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

85

Aestheticism As Culture Planning: How Servet-i 
Fünûn Decadence Forged A Didactic Ethos In 

Literature

Başak İlhan & Nihal Yetkin Karakoç
İzmir Ekonomi Üniversitesi, Türkiye

basakilhanv@gmail.com

	 Drawn from a larger study on the translation of 
aesthetic philosophy, this presentation investigates 
how the employment of aestheticism in different cultures 
impacts contemporary literary practices. It focuses on 
the late 19th-century Servet-i Fünûn movement and its 
European fin de siècle counterpart, arguing that the two 
movements used aesthetic principles for opposing ends. The 
Servet-i Fünûn movement adopted aestheticism as part of 
a progressive, nation-building culture planning project. 
This stands in stark contrast to European fin de siècle 
decadence, which emerged as a reactionary movement against 
Victorian moralism and the mechanization of art.

	 This study argues that while European Aestheticism 
was a rebellion against social utility, Servet-i Fünun 
“decadence” was a vehicle for modernization, ultimately 
forging a persistent “didactic ethos” in Turkish literature—a 
value system that prizes comprehension over pure aesthetic 
ambiguity. This drive to influence the audience towards a 
Western model of progress meant that the concept of “art 
for art’s sake” was inherently compromised, even as the 
period’s writers employed it as a slogan.

	 The contemporary legacy of this ethos is revealed by 
analyzing the Turkish translations of Oscar Wilde’s The 
Critic as Artist as metatexts (Popovič). This analysis 
demonstrates how the historical ethos manifests at the 
textual level. Faced with Wilde›s philosophically dense 
and culturally specific work, translators consistently 
employ didactic strategies, such as explanatory footnotes 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

86

and clarifications. These choices represent a move away 
from a foreignizing strategy (Venuti) that would preserve 
the original’s strangeness, and toward a domesticating 
one that prioritizes reader comprehension. While ensuring 
comprehension, this approach ultimately contradicts the 
source text’s anti-utilitarian philosophy.

	 This presentation concludes that these translation 
choices are not merely stylistic but are symptoms of this 
historical didactic ethos. This inherited ethos remains a 
powerful, often invisible, force that governs the modern 
act of literary creation, presenting a profound cultural 
challenge to the transmission of a truly “useless” art.

KEYWORDS: aestheticism, decadence, didacticism, culture 
planning, translation studies



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

87

Embodiment of the Digital Image: Materiality 
In Digital Art

Başak Kaptan Şiray 
Turkish German University, Türkiye

basak.siray@tau.edu.tr

	 Today, digital art—also referred to as computer 
art, electronic art, internet art, immersive art, or 
new media art—encompasses a broad and evolving range of 
creative practices enabled, mediated, or transformed by 
digital technologies. It is characterized not only using 
algorithmic processes and computational systems but also 
by its fundamental capacity to reshape how artworks are 
produced, experienced, and conceptualized.

	 This paper explores how digital art reveals the 
evolving relationship between artistic production and 
technology. As digital tools continue to shape the creation 
and experience of images, digital art does more than 
redefine the boundaries of medium and form; it deepens our 
understanding of the aesthetic and perceptual potentials 
of technologically mediated creativity. In this context, 
digital art both dematerializes and rematerializes the 
image, creating a new space of interaction between the 
image and the embodied viewer.

	 Focusing on the transformation of visual representation 
into sensory experience, this proceeding draws on Mark 
Hansen’s theory of the “embodied image,” which places the 
human body at the centre of perceptually framing digital data. 
Challenging disembodied notions of digital transcendence, 
Hansen emphasizes the body’s role in filtering and shaping 
digital imagery, asserting the indispensability of human 
perception and embodiment in technologically produced art 
forms.



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

88

	 Through examples of digital art, the proceeding 
examines immersive installations, video environments, and 
light-based works that spatially engage the viewer. It 
investigates how the immaterial nature of the digital 
medium obtains materiality through sensory effects on 
the viewer’s body and how such works transform space and 
perception in tactile ways. The participatory experiences 
generated in these interactive and immersive environments 
challenge static, object-based models of traditional art 
and invite new forms of spatial and temporal engagement.
Accordingly, the paper positions digital art not only as 
a technological development but also as a conceptual and 
phenomenological transformation of the artwork itself. It 
emphasizes that artistic experience in the digital age can 
be understood through embodiment.



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

89

Edilginlikten Etkenliğe: Sanatın Rolleri Üzerine

Baver Demircan 
Üsküdar Üniversitesi, Türkiye
baver.demircan@uskudar.edu.tr

Gündelik hayatımızda çeşitli nedenlerle üretilmiş 
durağan ve hareketli imgelere sürekli olarak maruz 
kalmaktayız. Bu imgeler karşısında konumumuz pasif bir alıcı 
olmak üzerinden belirlenirken, eyleme geçme olanaklarımız da 
siyasal, sosyal, iktisadi, teknolojik vb. yapılar tarafından 
tanımlanmış ve sınırlandırılmıştır. Pasif alıcılar olarak 
sanat eserleriyle kurduğumuz ilişki de, benzer bir biçimde 
yapılar tarafından maruz kalma ilişkisine indirgenmektedir. 
Öte yandan sanat eserlerinin dünya açma ya da ilişkisel 
bağlam kurma yönü, siyasal örgütlenmeler tarafından bilinçli 
sembolizmle araçsallaştırılmaktadır. Bu araçsallaştırmaya 
sayısız örnek verilebilir. Kendi coğrafyamız üzerinden 
hareket edecek olursak, Roma İmparatorluğu döneminde 
İstanbul’un Hristiyan başkenti olarak yeniden sanat yoluyla 
biçimlendirilmesi, Osmanlı Döneminde İstanbul’un yeni 
iktidarın kendi belirlenimlerine göre sanatsal olarak yeniden 
kurulması ya da Cumhuriyet’in başkenti olarak Ankara’nın 
Cumhuriyet’in yeni değerlerinin ve yurttaşlarının önüne 
ideal olarak koymak istediği yaşam biçiminin mimari sanatı, 
heykeller ve edebi eserler yoluyla inşa edilmesi örnek olarak 
verilebilir. Dolayısıyla sanat bilinçli bir sembolizm yoluyla 
yeni yapıların kurulmasının kilit taşı olurken, bu yolla 
sanat eserleri belirli bir anlam dünyasının yapısallaşması 
için temel bir araca indirgenir. Bambaşka bir ifadeyle, bu 
durum hermeneutik açıdan ele alındığında, sanat eserinin 
anlamının, o eseri yaratanın niyetine indirgenmesine tekabül 
eder.   

Goethe birçok eserinde gönderimleri ve ifade etme tarzları 
bakımından sembolik olanın ayırt edici bir tanımını vermeye 
çalışır. Maksim ve Refleksiyonlar adlı eserinde sembolik olanı 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

90

şu şekilde tanımlar: “Sembolizm görünüşü bir ideye, ideyi de 
bir imgeye öyle bir şekilde dönüştürür ki, ide imgede sonsuz 
derecede etkili ve ulaşılmaz kalır ve her dilde ifade edilse 
bile ifade edilemez olarak kalır” (Goethe, 1982: 470-471). 
Esasen sembolik olanın tanımlanmasına ve dolayısıyla ayırt 
edilmesine ilişkin bu çaba, sanatın mahiyetinin ne olduğuna 
ilişkin tartışma götüren yaklaşımların ortaya çıkmasını 
ifade eder. Goethe’nin tanımında sembolik olanda bulduğumuz 
belirsizlik, anlamın sonsuzca genişleme özelliğine işaret 
ederken, estetik deneyimde kişinin anlam arayışı içerisinde 
etken rolüne dikkat çeker. Dolayısıyla eserle iletişim kuran 
kişi pasif bir izleyici değildir. Bu, onun aynı zamanda 
kendini biçimlendirmesi anlamına da gelir. 

İlgili tartışmanın bir uzantısı da mitolojilerdir. 
Mitolojilerle birlikte yine bir dünyanın açıldığını, 
insanlar nezdinde ortak duyuş, seziş, algılayış ve düşünüş 
birliğinin kurulabildiğini görmekteyizdir. Öte yandan 
mitolojilerin bilinçli üretilen bir sembolizm olup olmadığı 
sorunu, işin tarihsel yönüyle birlikte düşünürleri oldukça 
meşgul etmiş bir sorundur. Mitolojilerde kullanılan ve genel 
olarak onlara birliklerini veren sembolik öğeler sadece bir 
süs, bir eklenti ya da derin tinsel ilgiler uyandırmayan 
dışsal hikayeler midir ya da mitolojiler derin bir anlam 
içeren ve bu anlamı bilinçli bir sembolizm yoluyla veren 
ve yine onlarla üretilen anlamı açığa çıkarabilmek için 
sembolik olarak yorumlanması gereken hikayeler midir? 
Sorunun her iki yönüyle ilişkili olarak ayrıca şu soru da 
ilgili tartışmanın temel eksenini belirler: Mitolojilerin 
öyküleştiren ve sembolleştiren bir varlık olarak insanın 
anlam dünyasını kuran formlardan biri olarak açığa çıkması 
ne anlama gelmektedir? 

Bu çalışmada sanat eserinin hem üretilme hem 
değerlendirilme süreçlerinin yapılar tarafından bilinçli bir 
sembolizm ve bu sembolizmin ürettiği mythoslar yoluyla salt 
araçsallaştırılmasının ve öte yandan sanat eserlerinin maruz 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

91

kalınan imgeler yığının oluşturduğu dünyanın bir parçasına 
indirgenmesinin kırılması ve eleştirisi olarak, Goethe’nin 
tanımında bulduğumuz anlamın sonsuzca genişleme olanağı 
dikkate alınarak, sanat yoluyla insanın etken bir eyleyeci 
ve değerlendirici olarak yeni anlamlar üretebilmesinin 
olanakları sorgulanacaktır. 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

92

Estetik Bir Devrimin Ayak Sesleri Hangi Mantık 
Adımlarından Geliyor Olabilir?

Besim Karakadılar
Türkiye  

bessumi@yahoo.com 

	 Jacques Ranciere, “The aesthetic revolution and its 
outcomes” [Estetik devrim ve sonuçları] adlı yazısının 
başında, Schiller’in Über die ästhetische Erziehung des 
Menschen [İnsanın Estetik Eğitimi Üzerine] başlıklı eserinden 
bir alıntı yapıyor: “İnsan ancak (oyun) oynadığında tamamen 
insandır.” Schiller’e göre bu “güzellik sanatının ve daha 
da zor olan yaşama sanatının tüm yapısını taşıyabilir”. 
Ranciere’e göre, bu düşünceyi şu şekilde yeniden formüle 
edebiliriz: Hem yeni bir sanat dünyasının hem de bireyler 
ve toplum için yeni bir yaşamın vaadini taşıyan belirli 
bir duyusal deneyim vardır, yani estetik. (Dissensus: On 
Politics and Aesthetics, s. 115.) 

	 Bu bildiride, sözü geçen “duyusal deneyim”in 
mantığını anlamaya yönelik olarak, “duyumsanabilir 
olanın paylaşımı” [partager le sensible] için ön koşul 
olan temel bir varsayımdan söz açılacaktır. “Hilbert’in 
çokluk ilkesi” diyeceğim bu varsayım, David Hilbert’in 
matematiğin temelleri üzerine soruşturmaları sırasında 
farkına vardığını düşündüğüm nominalist bir ilkedir. 
İlke gündelik dilde kısaca şunu söyler: Farklı her tür 
(olanaklı) nesnenin özellenebildiği bir kurgular evreni 
vardır. Hilbert’in çokluk ilkesinin mantıkça nasıl dile 
getirilmesi gerektiği üzerinden, başlıktaki soruya nasıl 
bir yanıt verilebileceğini göstereceğim. 

	 Orta çağ düşünürlerinin de insanın oyunbaz bir hayvan 
olduğundan dem vurdukları söylenir. Belki Heraklitus’un 
“insanın bir çocuğun oyun oynarkenki ciddiyetine ulaştığında 
neredeyse kendisini gerçekleştirmiş sayılabileceği” 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

93

yönündeki düşüncesi de Schiller’in sözüyle ve orta çağ 
filozoflarının düşüncesiyle benzer bir yer tutuyor. Yirminci 
yüzyılda, oyun kuramsal kavramsallaştırmaların insanın 
iktisadi davranışlarıyla ve genel anlamda da karar verme 
biçimleriyle ilişkilendirilmesi, insanların hangi eylemleri 
neye göre seçtikleriyle ilgili düşüncelerin kavramsal 
köklerine inme çabası olarak görülebilir. Estetik rejim, 
neyi nasıl seçtiğimizi oyunlar aracılığıyla yorumladığımız 
bir kurgulama etkinliği olarak ele alındığında, şu 
temel sorunun mantıkça bir önceliği var gibi görünüyor: 
Kurgulamanın mantıkça çeşitlemeleri nelerdir? Bu soru 
Hilbert’in çokluk ilkesiyle birlikte düşünüldüğünde, 
kurgulamanın çeşitlemeleriyle yönelinen kurgular arası 
karşılaştırmalı bağlamlara ilişkin bir etkinlik olduğunun 
ve tam da bu yüzden bir çokluk ilkesine ihtiyaç doğurduğunun 
göstergesidir. Sonuç olarak, kurgulamanın mantıkça 
çeşitlemelerinin ve kurgular arası karşılaştırmalı 
bağlamların doğurduğu ihtiyaç temelinde yapılan seçimlerin 
mantığının, varlık bildiren esnek bir tutarlılık kavramı 
aracılığıyla – enformasyon anlamında – bilginin mantığını 
duyuların mantığına yaklaştırdığı görülür.  



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

94

Commemoration of Architecture in Postage Stamps 
of 1950s’ Türkiye

Buket Ergun Kocaili
Atılım University, Türkiye
buket.ergun@atilim.edu.tr

This study investigates how architecture was 
commemorated, represented, and aestheticized through 
the medium of postage stamps in 1950s Türkiye, a period 
marked by political transformation and increasing visual 
propaganda. Drawing from the interdisciplinary foundations 
of architectural historiography, visual culture, and media 
studies, the study considers postage stamps as more than 
miniature artworks or philatelic objects; instead, they 
are approached as state sanctioned media that conveyed 
layered ideological messages through carefully curated 
visual content.

Focusing on architectural-themed postage stamps issued 
during the Democrat Party era (1950–1960), this study 
argues that these miniature prints functioned as mnemonic 
devices, reproducing a selective architectural memory in 
line with the state’s agenda. By juxtaposing monumental 
heritage sites with new modernist constructions, stamps 
created a visual continuum between the Byzantine–Ottoman 
past and the Republican–modernist present. This duality 
served not only to legitimize the state’s modernization 
claims but also to aestheticize tradition by reinterpreting 
it within a framework of progress and development. 

Postage stamps, due to their mass production, 
circulation, and accessibility, enabled the globalization 
of Turkish architectural identity by transmitting both 
traditional and modern images to an international audience. 
In doing so, they contributed to a visual narrative of 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

95

national identity that balanced rootedness in tradition 
with aspirations toward innovation and global visibility. 
The architectural content of these stamps reveals a curated 
selection of symbols that reflected not only the material-
built environment but also its transformation into a visual 
archive of state ideology. 

Moreover, the design strategies employed in these 
stamps—such as perspective, framing, sequencing, and 
iconographic selection—reflect a conscious aestheticization 
of tradition. Through repetition and seriality, these stamps 
constructed a visual grammar that equated architecture 
with cultural continuity, national pride, and ideological 
clarity. They became tools of aesthetic mediation, 
transforming buildings into signs of memory, power, and 
belonging. 

By analyzing these stamps as both object and discourse, 
the study contributes to the broader discussion of how 
tradition is mobilized as an aesthetic category in state-
controlled visual media. It also expands the understanding 
of architectural historiography by foregrounding an 
underexplored archival medium and its implications for 
cultural memory and identity formation.



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

96

Is A Crocean Historical Approach Possible Today?

Burak Sayın 
Aydın Adnan Menderes University, Türkiye

burak.sayin@adu.edu.tr

Benedetto Croce’s well-known argument that every true 
history is necessarily contemporary, should be reconsidered 
today. In his view history, art, and philosophy are 
interconnected as expressions of the world as a form of 
knowledge. Especially his conception of philosophy as a 
methodology called Absolute Historicism - is not merely a 
theory but also promises an active process of grasping the 
reality through Mind or the Spirit. The spirit (lo spirito) 
represents reality itself and the collective human mind that 
grounds the meaning and knowledge constituting the world. 
For Croce, this framework is an anti-metaphysical program 
aimed at liberating history from metaphysical remnants. 
This liberation occurs through the historian’s present 
imagination of the past, directly connected to external 
reality. Reality becomes the object of knowledge in the 
form of expression. An expression is a true expression if 
it is only universally perceptible to humanity. Thus, the 
interconnection of history and aesthetics is established 
through perception. History, while aiming to provide 
objective knowledge about the past (i.e., knowledge based 
on scientific and universal elements), is grounded in 
concrete and individual facts initially apprehended by the 
senses. Though intuition is intrinsically individualistic, 
Croce conceives it as foundational knowledge. History and 
aesthetics as distinct forms of spiritual activity, achieve 
organic unity in comprehending reality. 

Today, digitalization drives ontological and 
existential transformation, rendering all philosophical 
conceptions open to re-examination. Traditional 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

97

historiography faces drastic change as classical methods 
of accessing chronicles shift to digital platforms, 
amplified by AI’s potential. Yet, a critical challenge 
emerges: Can history become “totally objective knowledge” 
via digital data technologies?  Crocean historiography’s 
core strength is its humanistic emphasis that allows the 
historian as a spiritual agent, directly intervening in 
the creation of historical knowledge. Digitalization risks 
misinformation and distortion of information, potentially 
spawning undetectable alternative historiographies. 
Crucially, humanity’s aesthetic relationship with the 
external world is being reconfigured by digital mediation – a 
shift that, given intuition’s foundational role in Crocean 
historiography, intensifies controversy over the historian’s 
role as a direct agent who forges chronicles into historical 
knowledge. Consequently, Croce’s philosophical method as 
historiography seems even more valid today than its time 
in terms of its essential character of contemporaneity.      



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

98

Edebiyat Ve Millet İnşası: Mavi Anadoluculuk Örneği

Can Karaböcek 
Kırklareli Üniversitesi, Türkiye 

cankarabck@gmail.com

17. yüzyıl ortalarında İngiltere’de ortaya çıkan 
bir ideoloji olarak milliyetçilik, bir siyasal kategori 
olarak millet fikrine dayanıyordu. Millet ise Benedict 
Anderson’un deyişi ile tahayyül edilmiş bir cemaatti. 
Millet kavramının ortaya çıkışı ile kapitalizmin gelişmesi 
el ele gittiğinden, kapitalistleşme sürecinde ilerleyen her 
ülkede, milli kimlik gelişip, güçleniyordu. Modernleşmenin 
bir veçhesi de, bu nedenle millet inşasının güçlenmesi 
ve yayılmasıydı. Feodal üretim ilişkilerinin siyasal 
organizasyonu toprak aristokrasisine dayalı bir monarşi 
iken, modernleşen toplumlarda siyasal organizasyon bambaşka 
bir temele oturmalıydı. Kapitalist üretim ilişkilerinin 
ortaya çıkıp, toplumsal hayata nüfuz etmeye başlaması ile 
beraber, siyasal otoritenin meşruiyetini sağlayacak bir 
başka kategori ortaya çıkacaktı. O kategori de, millet 
olacaktı.
	

Modernleşme gerekliliğinin geç farkına varan Osmanlı 
İmparatorluğu, mütereddit bir modernleşme sürecine 
girmişken; sonrasında kurulan Cumhuriyet, bu modernleşme 
sürecine müteredditliği terk ederek devam etmiştir. Yeni 
kurulan cumhuriyet kendi dayanması gereken kategorinin 
millet olduğunun farkındaydı ve bir millet inşasında 
elinin çabuk tutması gerektiğinin de bilmektedir. Bu 
nedenle bir Türk kimliği icadına başlanır. İnşa edilecek 
milli kimliğin içeriğinin belirlenmesinde edebiyatın güçlü 
bir rolü olacaktır. Modernleşmenin olmazsa olmazlarından 
birisi de bir resmi bir dil birliği geliştirmek ve 
okuryazar nüfusu arttırmaktır. Okuryazarlık artıkça da 
millî kimlik yayılacak ve millet yaratılacaktı. Goethe 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

99

Alman Milleti’nin, Shakespeare İngiliz milletinin, Dante 
İtalyan milletinin, Gogol Rus milletinin, Voltaire ve 
Moliere Fransız milletinin yaratılmasında ne kadar önemli 
ise bir Türk milletini yaratma görevinin bir kısmı da 
edebiyatçılara düşüyordu.
	

Böylesi bir bağlamda şekillenen Mavi Anadoluculuk akımı 
da toprağa bağlı bir milliyetçilik anlayışını geliştirir. 
Anadoluculuk akımı içerisinde yer alan, Mavi Anadoluculuk 
hümanist ve seküler bir millet anlayışını geliştirmeye 
çalışmıştır. Sebahattin Eyüboğlu, Cevat Şakir Kabaağaçlı, 
Azra Erhat gibi isimlerin yer aldığı Mavi Anadoluculuk 
akımı, yeni kurulan Cumhuriyetin kurucu ideolojisine uygun 
bir millet tanımı geliştirmeye çalışmışlardı. Bu bildiride 
Mavi Anadoluculuk akımının edebî ve felsefi temelleri 
ile siyasal yönelimi ile edebiyat ve siyaset arasındaki 
ilişkinin bir örneği gösterilmeye çalışılacaktır. 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

100

Ana Mendieta’nın Silueta Serisine İnsan-Sonrası 
Perspektiften Eleştirel Bir Okuma

Can Memiş 
Türkiye

canmemis2018@gmail.com

Kübalı sanatçı Ana Mendieta’nın sanat pratiğinde yer 
alan toprak-beden (earth-body) eserler, eleştirel insan 
sonrası düşünceden kavramsal olarak beslenir. Antroposentrik 
(insan-merkezli) anlayışın görsel sanatlardaki egemen 
tasavvurunun aksine, hem bedenin sabit ve yekpare bir varlık 
olarak ele alınmaması hem de insan-olmayan varlıklarla 
ilişkilenmeye açılan görsellik önerisi, Mendieta’nın 
pratiğini insan-sonrası düşünsel tartışma için verimli 
bir alana dönüştürür. Sanatçının geliştirdiği yeryüzü 
beden sanatı, performans ve arazi sanatı geleneklerinden 
insan-merkezlilik bağlamında eleştirel olarak ayrışır. 
Performans sanatının izleyiciyle kurduğu ilişkisel estetik, 
Mendieta’da canlı ve cansız varlıkların ilişkiselliğine 
dönüşür. İzleyiciyi aktörleştirmek yerine, yeryüzü 
varlıklarının ve doğanın kalbinde, mekâna ve zamana yayılan 
bir anlatım sunar. 

Posthümanist kuram, doğa/kültür ikiliğini aşarak 
yalnızca düşünsel değil, aynı zamanda yeni figürasyonları 
içeren estetik bir dağarcığın oluşmasını gerektirir. 
Rosi Braidotti’nin işaret ettiği biçimiyle posthümanist 
paradigma, insan-olmayan varlıkları da içeren çoklu varoluş 
biçimlerinin görsel anlatım ve temsiliyetini dönüştürmeyi 
zorunlu kılar. Bu çalışmada; Ana Mendieta’nın 1973-1980 
yılları arasında ürettiği Silueta Serisi üzerinden doğa-
kültür ayrımı, modern Batı düşüncesindeki beden temsili ve 
bu eleştirel hattın Karen Barad’ın ifade ettiği anlamda 
kesikleri (cut) üzerinde bir tartışma yürütmeyi amaçlıyorum. 
Mendieta’nın pratiği her ne kadar sanat tarihi kanonunda 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

101

çoğu zaman dışlanmışsa da feminist metodolojiyi benimsemesi, 
duyumsayama ve algılamaya dair yeni bir görsellik arayışı, 
insan-sonrası düşünceyle doğrudan temas kurar. 

Ekofeminist düşünür Donna Haraway, antropolog Mary 
Douglas’a referansla beden imgelerinin dünya görüşümüzü 
ve politik dilimizi nasıl şekillendirdiğine dikkat çeker. 
Siborg Manifestosu’nda ortaya koyduğu siborg figürü etrafında 
geliştirdiği beden anlayışı da yalnızca sınırları dönüşen bir 
beden tasavvuru değil, aynı zamanda yeni bedenselliklerin 
tartışılmasının da önünü açar. Mendieta’nın anlatılarında 
yer alan canlı ve cansız varlıklar, çeşitli beden temsil 
biçimlerini tartıştırmanın yanında; bedenin mekânsal ve 
maddesel ilişkiselliğini de görünür kılar. Sabit izleyici 
konumlarında iş üretmeyi reddeden sanatçı; toprağın, 
suyun, ateşin, bitkilerin, diğer elementlerin fail olduğu 
bir görselliği sunarak her bir varlığın fail kapasitesinin 
altını çizer. 

Küratör Devon Ma’ya göre Silueta’larda beden, ‘ne 
bütünüyle var ne de bütünüyle yok’tur; beden parçalanarak 
zaman ve mekâna dağılır. Serinin referansları, Batı sanat 
tarihinde dışlanan etnik ve kültürel kimliklerden ve 
ritüelistik öğelerden beslenir. Sanatçının seriye Meksika’da 
başlamış olması, kendi Latin kökenine dönük özdüşünümsel 
bir arayışın da parçasıdır. Seri incelendiğinde bedenin 
hem nesne hem de özne konumunda olduğu görülür; bu çift 
yönlü konumlanış, nesneyle kurulan ilişkinin eleştirel 
biçimde yeniden düşünülmesinde önemli bir kırılma noktası 
oluşturur. Sanatçı, nesneleri ve şeyleri pratiğinin 
merkezine taşıyarak başkalıklarla bağlar kurar ve kendi 
bedenini de bu başkalığa doğru açarak bağda ve ilişkide 
oluşmaya dair kavramsal bir öneride bulunur. 

Silueta’larda beden evcilleştirilmiş bir doğaya 
yerleşmez; kendini doğanın yıkıcılığına açık hale getirir. 
Çalışma boyunca; kendi bedeniyle doğanın bedeni arasında 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

102

geçirgen ilişkiler kuran sanatçı, fragmanlı anlatımı ve 
insan-olmayanlarla kurduğu evren aracılığıyla eleştirel 
posthümanist düşünce birikimiyle ilişkilendirilecektir. 
Çalışmada, Silueta Serisi’ni eleştirel insan-sonrası 
düşünce ekseninde tartışmayı ve Mendieta’nın görsel, 
kavramsal ve maddesel düzeylerde nasıl yeni olanakları 
yarattığını ortaya koymayı hedefliyorum.  



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

103

On The Threshold Of Tradition And Modernity: 
Architecture In Travel Guidebooks On Türkiye

Cem Dedekargınoğlu
Bilkent University, Türkiye

dedekarginoglu@bilkent.edu.tr

This paper surveys the potentials of the analytical 
(re)reading of travel guidebooks published in Türkiye, 
starting from the late nineteenth century and continued 
to be produced in diverse scopes until the end of the 
twentieth century. In this case, the travel guidebooks are 
taken as the material entities standing at the epistemic 
threshold of academic literature of architectural history 
and popular culture literature, which are innately raising 
awareness of the past. The potentials are questioned from 
the constructive abilities of those media on how elements 
of built environment are presented in visual and textual 
materials to be perceived by audiences, i.e. travellers 
as readers and spectators, and how certain messages on the 
essence of those can be delivered by authors, i.e. writers 
and editors of guidebooks as well as the institutions that 
order them to be written. 

In line with the development of mass tourism, the 
production of travel guidebooks started in the nineteenth 
century, developed in the early twentieth century, and 
accelerated after the Second World War, when distinct parts 
of the world started to be visited by increasing number 
of travellers, who often were curious about the primary 
characteristics of the built environment as well aside from 
the mere representations. However, it is also important to 
state that, with the rise of average level of education 
in developing countries, a rising demand on understanding 
the complexities of built environment as a part of shared 
culture become eminent. Thus, the guidebooks were prepared 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

104

for multiple audiences, which include the residents as 
well as travellers. Their contents, and strategies of 
curation/narrations by authors varied in parallel with the 
demands or characteristics of audiences upon architecture. 

This analysis is elaborated site-specifically from the 
itineraries provided in guidebooks of twentieth century 
cities whereby the modern boundaries of Türkiye are the 
focus in parallel with the changing and tense narratives of 
“modernity” in architectural and sociocultural contexts. In 
doing so, it aims to question and scrutinize the multilayered 
definition of modernity in Türkiye and its relationship 
through the material expression via architecture, and 
the ability of making it through its meaning produced 
in narratives. In this aspect, the seek for a potential 
revisiting is keen to open two aspects on understanding 
the multifaceted characteristics of the twentieth-
century architectural history in Türkiye: The first is the 
complexities of guidebooks as a material of architectural 
history from the content and writing strategies, and the 
second is the juxtaposition of so-called traditional and 
modern artefacts in the itineraries. For this purpose, 
the paper examines the process of information production, 
particularly the main features, modes of production, and 
critical selection strategies of travel guidebooks. 

In doing so, the aim of the paper is to understand 
the role and place of “architecture” in guidebooks. 
Here, guidebooks are analysed as the materials of modern 
construction of architectural history in Türkiye, presenting 
the knowledge of the built environment of modern cities to 
the people traveling by means of modern mass tourism. 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

105

“Yapay Zekâ Sanatı”nda Bir Kavramsal Kriz Söz 
Konusu Olabilir Mi?                       

Üretme, Yaratma ve Türetme Kavramlarına Estetik 
Tarihinden Bir Bakış ile Yapay Zekayı Anlamak 

Cemre Su Kavalalı
Türkiye 

cemresukavalali@gmail.com

Yapay zeka kullanımının giderek yaygınlaşması estetik 
tarihi perspektifiyle üstesinden gelinebilecek bazı kavramsal 
sorunlara yol açmaktadır. Bu çalışmada yapay zekanın “sanat 
üreticisi” olarak kullanıcılara sunulmasının estetik 
açıdan neden sorunlu bir ifade olduğunu göstereceğim. 
İlk olarak görseller türetebilen yapay zekaların “sanat 
üreticisi” olarak sunulmasının, sanatın “üretilebilir” 
olduğunu ileri sürmesi açısından değerlendireceğim. Zira 
“üretmek”, “yaratmak” ve “türetmek” eylemlerinin her biri 
orada olmayan bir şeyi bir şekilde var etmek anlamını 
taşıyor olsa da estetik alandaki karşılıkları bundan daha 
derindir. Bu derinlik, ilgili kavramların farklı bağlamlarda 
farklı amaçlarla kullanılmasını sağlar. Yapay zekanın 
“sanat üretme” iddiasını “üretme” ile ortaya koyması ise 
estetik tarihi boyunca sanat, zanaat ve tasarımın kazandığı 
içerikleri göz ardı etmektedir. Kavramsal sorun tam olarak 
bu ifadenin medya aracılığıyla hayatımıza kolay ve hızlı 
bir şekilde girmesi ile doğar, literatürde pek çok yayınla 
devam eder.

Bu bağlamda, sanatın üretilen mi yaratılan mı olduğunun 
ötesinde, yapay zekanın sanat üretebilirliğini sorgulamaya 
açacağım.  Bu amaçla estetik tarihine başvurarak sanatın 
tarih boyunca nasıl göründüğünü, bu kavramların ilgili 
içeriklerini kazandığı belirli tarihsel kırılmaların 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

106

üstünde durarak değerlendireceğim. İlk olarak sanatın 
tarih boyu hep aynı içeriğe sahip olmadığını, zanaat ve 
tasarımın ise aslında çok daha yakın tarihlerde günümüzdeki 
içeriklerine kavuştuklarını göstereceğim. Bunun için, antik 
dönemdeki ars ve techne anlayışının bugünün sanatını ifade 
etmediğini gösterdikten sonra ortaçağda bu anlayışın nasıl 
devam ettiğini kısaca aktaracağım. Ardından güzel sanatın 
doğuşuna odaklanarak güzel sanat ile zanaatın ve yaratma 
ile üretmenin nasıl birbirinden ayrıldığını ifade edeceğim. 
Fotoğraf makinesinin icadı ve Endüstri Devrimi’nden sonra 
sanat içerisinde yaşanan krizi ele alacağım. Böylelikle 
yeni sanat akımları ile birlikte sanatın imgelerle olan 
ilişkisini ortaya koyacak ve yaratıcılığın çağdaş sanattaki 
yerini göstereceğim. Bu noktada sanatın güzel olana 
ulaşmanın ötesinde yeni görme biçimleri sunması yönüne 
değineceğim.

Estetik tarihindeki bu önemli noktaları belirleyip 
sanat, zanaat ve tasarım kavramları ile yaratma, üretme ve 
türetme eylemlerinin birbirleri ile olan ilişkilerini tespit 
ettikten sonra yapay zekayı bu bağlamda değerlendireceğim. 
Yapay zekanın bu alana nasıl dahil olabildiğini göstermek 
adına derin öğrenme yöntemlerinin çalışma prensiplerini 
kısaca aktaracağım. Özellikle yapay zekanın algoritmalar 
kullanmasının üzerinde durarak müşterilerinin beğenmeyeceği 
herhangi bir ürünü, bir avangart nesneyi sunma olanağının 
olmadığını göstereceğim. Bu noktada yapay zekanın problem 
çözme yetisinin, yeni bir görme biçimi oluşturmaktan ziyade, 
var olan verileri algoritmaların izin verdiği olasılık 
hesaplarına göre yeniden türetmenin ötesine geçemeyeceğini 
göstereceğim. Bu aktarımın sonucunda yapay zekanın sanat 
üretme olanağının bulunmadığını, bunların ancak çeşitli 
türetim nesneleri olabileceğini ifade ederek “sanat 
üretici yapay zeka” ifadesinin, çözümü estetik tarihinde 
bulunabilecek kavramsal bir hata olduğunu iddia edeceğim. 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

107

Beyond The Artist: Historicising And Reimagining 
Aesthetic Responsibility

Chrysogonus Okwenna 
University of British Columbia, Canada

chrysogonusokwenna@gmail.com

In traditional accounts of aesthetic responsibility, 
primacy is given to artists and creators, and responsibility 
is treated as a function of their artistic intention, 
expressive agency, or moral impact. This creator-centric 
paradigm is evident in influential accounts such as Susan 
Wolf’s, where responsibility is tethered to the expressive 
self and the meaningful production of aesthetic value. 
However, this conception presumes a narrow historical 
ontology of the aesthetic subject – typically autonomous, 
individualistic, and located at the point of creation. 
In this paper, I argue that such a view is historically 
contingent and insufficient for capturing the distributed, 
relational, and institutional conditions under which 
aesthetic meaning is generated and sustained today.

Drawing from recent work in aesthetics, art criticism, 
and  philosophy  of agency, I develop a theory of  Agent-
Sensitive Aesthetic Responsibility (ASAR). ASAR shifts 
the site of responsibility beyond the moment of creation 
to include appreciators, critics, curators, educators, 
conservators, funders, and even audiences whose actions 
significantly shape the reception, circulation, and meaning 
of artworks. These agents, though not traditionally regarded 
as responsible in the aesthetic sense, operate within what 
I call the full ecology of aesthetic life – a network of 
historically embedded and contemporarily active practices 
that co-constitute aesthetic experience.



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

108

Consequently, in this paper, I examine the historical 
foundations of the creator-centric model, situating it 
within Enlightenment-era conceptions of authorship and 
Romantic ideals of genius. It then traces how modern and 
contemporary aesthetic practices – such as participatory 
art, digital remix culture, archival curation, and climate 
art – complicate the identification of a single responsible 
agent. In these practices, responsibility becomes 
diffused, negotiated, and often mediated by institutions, 
technologies, and collective interpretive acts. To remain 
adequate to contemporary aesthetic life, any theory of 
responsibility must  therefore  account for the evolving 
roles and relational dynamics that underpin it.

ASAR is also attentive to the temporality of 
aesthetic acts. It recognises that agents inherit 
aesthetic traditions and can be responsible not only for 
present aesthetic choices but for how they engage with, 
distort, ignore, or revitalise the past.  This raises 
questions of aesthetic historicity: What does it mean to 
be responsible  to  aesthetic pasts,  to  cultural memory, 
or to forgotten or  marginalised  traditions? Conversely, 
ASAR invites reflection on contemporaneity as an aesthetic 
condition – where digital platforms, artificial intelligence, 
and global circulation demand new forms of curatorial, 
appreciative, and distributive accountability. 

Ultimately, I argue that aesthetic responsibility 
must be historicised to be contemporized. ASAR provides 
a framework for doing so – by acknowledging that 
responsibility in aesthetic life is neither timeless 
nor  fixed but mediated by evolving modes of agency and 
shifting cultural infrastructures. In this sense, the 
paper offers both a critique of the historical narrowing 
of aesthetic responsibility and a proposal for its renewed 
articulation in the present.



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

109

Ethics And Politics Of Form. Peter Eisenman On 
Architecture As A Hermeneutic Endeavor

Constantinos V. Proimos 
University of Patras, Greece

cvproimos@gmail.com

Peter Eisenman (1932-) is one of the foremost American 
architects whose work has had an ambivalent reception: 
some consider it extremely serious whereas others view 
it as opportunistic. Associated with the so called 
deconstructivists as these were presented at the exhibition 
Deconstructivist Architecture, curated by Philip Johnson 
and Mark Wigley at the New York Museum of Modern Art in 
1988, Eisenman has defended architecture as a form of 
writing promoting self consciousness. Architecture, for 
him seems to be a hermeneutic endeavor aiming at a state 
of alertness and constant examination of its conventions, 
especially of those which are customarily taken for granted. 
Such examination of architectural conventions allows its 
practitioners to retrieve lost or forgotten meanings of 
architecture and stabilize or destabilize these conventions, 
depending on the circumstance. More concretely, Eisenman 
aims to separate form from function in a series of residences 
already since the 1960’s and convince his residence users 
to adapt to the standards and aims of his design ethos. 
After making a retrospective examination of Eisenman’s 
work, I shall consider his critique of architects like 
Rem Koolhas which helps illuminate his own position and 
I shall argue that his work concerning form is political 
in the most extensive notion of the term that relates 
to ethics. Eisenman’s formal stakes are not related to 
party politics, neither to a dogma or ideology but they 
are associated with decisions and stances in the world of 
architecture that question established hierarchies. 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

110

Eleştirel Bir Beauvoir Okumasında Estetik 
Varoluşu Yeniden Bulmak

 
Çiğdem Yazıcı 

Üsküdar Üniversitesi, Türkiye 
cigdem.yazici@uskudar.edu.tr

Beauvoir’ın kadınların özgürleşme imkanlarını 
araştırırken, kadınların sanatla ilişkisinde de doğaya 
ve yaşama içkin kalarak yeterince aşkınlık ve tarihsellik 
imkânın belirmemesini eleştirdiğini görürüz. Bu eleştiride 
kadınların yaptığı sanatsal faaliyetlerin yeterince sanat 
olmadığını ya da deha sanatı olmadığını var saydığını da 
görürüz. Yeterince sanat olanla olmayan arasındaki ayrımda 
belirleyici olan zamanla kurulan ilişkidir. Beauvoir 
kadınların olgunluktan yaşlılığa doğru ilerlerken sanatla 
daha fazla ilişkilendiğini, ancak yaratıcı bir üretkenliğe 
girişmeden aşkın bir zamansallığa açılmadığını iddia 
eder; sanat daha ziyade burjuva kadının “zamanımı nasıl 
öldürebilirim” diye giriştiği arayışta bir yer bulur.

‘Hanımlara yönelik eserler’ bu korkunç aylaklığı 
gizlemek için icat edilmiştir; eller iş işler, 
yün örer, hareket eder, ama gerçek bir iş değildir 
burada söz konusu olan.…Nedensizliğiyle var olmanın 
katıksız sevincini ortaya çıkaran bir oyun da değildir 
bunlar, zihni meşgul etmedikleri için bir mazeret 
de sayılmazlar. Pascal’ın betimlemesiyle, saçma 
bir oyalanmadır bu; kadın hüzün içinde, iğneyle ya 
da tığla, günlerinin bizzat hiçliğini dokur…İşsiz 
güçsüz kadın, kendini bu uğraşlara verirken dünya 
üzerindeki etkisini genişletmeye değil, yalnızca can 
sıkıntısından kurtulmaya uğraşmaktadır. (De Beauvoir, 
s. 324-25)

Burada, Kant’ın Yargı Gücünün Eleştirisi’nde 
sanatsal olanı diğer zanaat işlerinden ayırırken sanat 
eserinin hiçbir ilgiye, kullanıma ya da çıkara hizmet 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

111

etmemesini öne çıkardığını hatırlayabiliriz. Peki, kadının 
“nedensizce” uğraştığı sanat faaliyetlerinde neden böyle 
bir “amaçsızlık” görülmez? Ve neden Beauvoir kadınların bu 
işlerindeki “nedensizliğiyle var olmayı” hiçliği dokumak 
olarak görür? Bu sorular, kadın eserlerinde görülen 
“nedensizliğin,” ve “can sıkıntısı” temelli oluşun neden 
varoluşsal zemindeki hiçlikle ve zamansallıkla ilişkili 
görülmediğini de sorgulattırır. “Hanım eserleri”ndeki süs 
özelliği onları sanat için “gereksiz” denilebilecek bir 
noktaya taşır. Burada Derrida’nın Resimdeki Hakikat’inde 
beliren süs ve sanat ayrımına karşı geliştirdiği tartışmayı 
da hatırlayabiliriz. Kant’ın aksine, Derrida Parergon 
kavramıyla sanat eserinde saf bir amaçsızlık ya da 
işlevsizlik ya da süsten yalıtılmışlık aranmasını eleştirir. 
Burada araçtan, süsten, ya da zanaate yakın işlerden saf 
olarak ayrıştırılan “sanatsal” eserin bir “çerçeveleme” ile 
sınırlarının çizilmesi ile ortaya çıkarıldığını görürüz. 
“Çerçeveleme”yi Heidegger’ci anlamda bir şiddet eylemi 
olarak görebileceğimiz gibi, Derrida’da “çerçeve”nin 
yerinin yine de sanatla sanatsal olmayanın arasındaki 
sınır çizmeye çalışırken tam da ikisinin arasında kaldığını 
görebiliriz. Zira, çerçeveyi görmek, sanat eserinin sanat 
olarak görünür kılınması için neyin görünmez bırakıldığını 
görmeyi sağlar. Dolayısıyla, Beauvoir’ın kadın işlerini 
incelerken varsaydığı ikilikleri de bir çerçeveleme tarihi 
sonucu görmek ve eleştirel yolla yeniden okumak mümkündür.  

Aslında Beauvoir’ın karşı çıktığı, kadınların yaptığı 
işin daha çok süse ve zanaate yakın oldukları için “tam 
sanat eseri” olmamaları değildir. Kadınlar roman yazdığında 
ya da resim yaptığında da dantel yaparkenki gibi içkinliğe 
ait zamanı döndürdükleri için tam anlamıyla sanatçı olarak 
görülmezler. Hatta seyircisi ya da okuyucusu oldukları 
sanatları, özellikle edebiyatı içkinliklerine çekerler. 
Oysa edebiyatın anlamı Beauvoir’a göre bireyin ufkunu 
açıp onu kendisinden öteye geçirmesinde yatar. Tabii ki 
edebiyatçı kadınlara da rastlarız, ve kadınlar özgünlükten 
yoksun değillerdir, aksine farklarıyla yazmaya kalksa 
kadından çok özgün işler de çıkabilir. Ancak Beauvoir 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

112

kadınların bu noktada sınırları zorlayacak deha çılgınlığını 
gösteremediğini söyler. “Ya çılgın kadınlar vardır ya da 
yetenekli kadınlar, ama hiçbirinin yeteneğinde, deha adı 
verilen o çılgınlık yoktur (428). Deha derken de Dostoyevski, 
Stendhal ve Tolstoy gibi yazarları örnek verir. Virginia 
Woolf’u kaynak göstererek Jane Austen, Bronte kardeşler 
ve George Eliot gibi yazarların tabii ki tüm zorluklara 
rağmen kendilerini özgürleştirerek çok iyi ve özgün işler 
çıkardığını söyler, ancak onlar bu noktaya erkeklerden 
çok daha fazla enerji harcayarak gelmişlerdir. Bu noktada 
durumun inkârı ya da unutulmasıyla kadınların erkeklerle 
haksız bir rekabet içerisinde karşılaştırılarak kadınlarda 
“yaratıcı dehalığın” eksik bulunduğunu da teslim eder. 

Yine de kadının sanatla kurduğu ilişkide doğayla 
kurduğu içkin ilişkiye bir benzerlik bulur; bu sebeple 
“kadın bir bahçeyi bir kentten, bir doğumu bir devrimden 
daha hakiki saymak için bu ikircikliği bir bahane olarak 
kullanır” (346). Peki bu bir bahane değil de direnç 
olamaz mı? Kadın kente bahçe ile itiraz edemez mi? Bazı 
ekofeministlerin olumlayabileceği bir pozisyonu Beauvoir 
tartışmalı bulur. Aslında burada Beauvoir da Kartezyen 
ikiliğe bir itiraz bulur ve itirazı biraz olsun olumlamaya 
çalışır: “Kadın yaşamla aşkınlığını karıştırmaya çalışır, 
böylece kartezyen düşünceye itiraz etmiş olur” (347-48). Bu 
itirazdan kadının farkıyla düşünmesi ve tüm insanlığa bir 
düşünce iletmesi neden mümkün olmasın? Fark ile düşünerek 
ikici sistemlere itiraz edebilen kadın sadece kendine 
değil tüm insanlığa konuşabilir. Bu itirazın imkanını tam 
da kadının yaşamla aşkınlığı ya da içkinlikle aşkınlığı 
birbirine karıştırmasında görebiliriz. Bu karışımda 
özgürlük de yaratıcılık da, eleştirellik de içkinlik ve 
aşkınlık ayrımındaki sınırların kalkması ile belirir.

 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

113

Cultural Spaces for Local Identity in the Early 
21st Century in İzmir

Defne Tozkoparan
Middle East Technical University, Türkiye

	 This study focuses on the production of collective 
identities, both national and local, and the role of culture 
and heritage in this process in the production of spaces. 
The relationship between culture, tradition, and space 
has evolved around the birth of the new urbanite identity 
with the emergence of the modern city, especially in the 
twentieth century. In this frame, the study evaluates 
the case of cultural spaces in the city of İzmir in 
Türkiye, focusing on Ahmet Piriştina City Archive and 
Museum (APİKAM), and Coal Gas Factory Cultural Center. The 
aim is to analyse the re-functioning of built heritage as 
cultural spaces, particularly through these two prominent 
examples.

	 These projects, realized by the municipal 
administrations of Ahmet Piriştina and Aziz Kocaoğlu in 
the early 2000s, involved the adaptive reuse of historical 
industrial and administrative buildings from the Republican 
and late Ottoman periods. These examples highlight how 
architecture serves not merely as a vessel of the past but 
as an active medium through which historical consciousness 
is shaped in the present. By preserving the spatial 
integrity of these structures while transforming their 
function and meaning, the municipalities sought to foster 
a sense of urban continuity and civic pride. The re-
functioning process carries strong aesthetic dimensions, 
through architectural preservation, material expression, 
and curatorial strategy, that reframe the inherited built 
environment as a lived and visible form of tradition. These 
cases illustrate how efforts to enhance urban consciousness 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

114

and strengthen urbanite identity through İzmir’s municipal 
agendas require more than material preservation; they raise 
ethical questions about what is remembered or erased, and 
how aesthetic choices in re-functioned spaces shape public 
memory and historical representation.

	 In this context, both APIKAM and the Coal Gas Factory 
can be seen as cultural interventions that mediate between 
tradition and modernity. They represent the effort of 
inviting citizens to engage with their city’s layered 
past not through static monumentality, but through active 
participation in cultural life. These spaces show how the 
design and use of heritage buildings shape how people 
connect with the past in the present, helping redefine local 
identity through both memory and aesthetics. By focusing 
on these two cases, this paper contributes to broader 
conversations about the role of heritage in contemporary 
urban politics and the aesthetic strategies through which 
tradition is reconsidered in the cultural spaces of the 
modern city.



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

115

The Representation of Everyday Life on Social 
Media and Historical Imagination

Dimosthenis Boulios
d.l.boulios@gmail.com

The effect of social media on culture, politics, and 
the psyche of contemporary subjects has been associated 
with narcissism, the intensification of desire, anxiety, 
and anhedonia. Byung-Chul Han in his seminal work on social 
media and what he calls the informational regime reiterates 
that those symptoms are closely related with a paradigm 
shift.  Narration is reduced to mere storytelling. On the 
other hand, some theorists have shifted towards narrativity 
in order to make sense of the politics of social media and 
its effects.

Yet the representation of everyday life on social 
media—either staged or “spontaneous”—generates banal and 
trivial micro-narratives that fall under neither the 
category of fact nor that of fiction.

The aim of this paper is to approach these micro-
narratives through the lens of aesthetics. Drawing on Jacques 
Rancière’s texts, I argue that these representations have 
a normative function -not only in a direct ideological or 
affective way- but also by establishing and demarcating 
what is real and therefore possible: in other words, they 
function as a distribution of the sensible. Although 
Rancière’s aesthetic theory is mainly concerned with the 
way we perceive art, the consubstantiality of politics and 
aesthetics allows for a broadening of this theoretical 
schema, and thus it can be of use for an interpretation 
of the aesthetic function of these representations that 
will go beyond the confines of the ideology-affect politics 
binary. 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

116

Ranciere defines three regimes of art, or images, to make 
sense of aesthetics—the ethical, the representational, and 
the aesthetic regime. For the purpose of this analysis, I 
will focus on the representational regime and its normative 
implications. I will provide textual evidence as to why 
this is a justified interpretive shift by closely examining 
Rancière’s reading of Aristotle’s Poetics and more 
specifically by comparing it to the ethical regime, which 
at first, might seem more suitable for such a theoretical 
endeavour. 

	 Finally I argue that the normative function of these 
micro narratives, actually undermines political imagination 
not only because there is no collective alternative readily 
available, as postulated by Mark Fisher in Capitalist 
Realism, but also due to the fact that the alternatives 
that are visible or imaginable are confined within the realm 
of a “reality” or a historical present that is unable to 
transcend everyday life and  “reality”. This reinforces 
a broader cultural shift: radical historical imagination 
is diminishing as collective narratives are replaced by 
multiple, yet trivial and undifferentiated narratives.



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

117

Güncel Ephemeral Sanat-Biyosanat Uygulamaları

Dilara Karakaş
Harran Üniversitesi, Türkiye

dlrkrks28@gmail.com 

	 Sanat ile bilim arasında tarihsel bir ayrıma gidilmeden, 
günümüz disiplinlerarası biçimlerinin özümsenmesiyle 
birlikte yeni bir mecra oluştuğu varsayımından yola 
çıkarak sanatçı ve bilim insanını düşünsel, estetik ve 
kavramsal bağlamda çift taraflı üretimler yapan figürler 
olarak tanımlamak mümkündür. Bu bağlamda, bireysel 
düzeyde kalmadan, sanat/bilim veya sanatçı/bilim insanı 
arasında gerçekleşen, biyolojik materyaller ve süreçlerin 
kullanılarak biyoteknolojik destekli estetik ve kavramsal 
üretimlerin yapıldığı bir mecra oluşmuştur. Böylelikle 
sanat alanı içerisinde bilimsel düzlem kesişiminde yeni 
ifade olanakları geliştirilmiştir. 

	 Güncel sanatın doğayla, zamanla ve yaşamla kurduğu yeni 
estetik ilişki; geçicilik ve biyolojik çeşitlilik bağlamında 
enstalasyonlar, performanslar ve süreç sanatı gibi çeşitli 
sanatsal ifade biçimleriyle kendini göstermektedir. Bu 
uygulamalar sanat yapıtının kalıcılığına, nesneleşmesine 
ve ticarileşmesine karşı alternatif bir üretim ve tüketim 
yöntemi olarak gelişmekte, izleyiciyi yalnızca estetik 
değil, aynı zamanda etik, ekolojik ve ontolojik sorgulamalara 
da davet etmektedir. Ephemeral sanatın geçicilik, dönüşüm 
ve çürüme gibi süreçleri estetik bir dile dönüştürerek, 
zamanın sanat üzerindeki etkisini görünür kılması ile 
biyosanatın canlı organizmaları estetik birer araç olarak 
kullanması “yaşamın geçiciliği” temasıyla kesişmekte ve 
güncel sanat kuramları ile tartışmaya açmaktadır. Sanat 
yapıtının canlı ve sürekli evrilen formu doğal olanın 
sanatsallığını sorgulamaktadır. Süreç sonunda sanatsal 
üretimin yok oluşu bu tür sanatsal pratiklerin geçiciliğini, 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

118

yeniden ve yeniden üretilebilirliğini ve bu diyalektiğin 
yaşam ve ölüm bağlamında sürekliliğini vurgulamaktadır. 
Biyosanat, canlı organizmalarla yaşamı estetikleştirirken, 
ephemeral sanat geçicilik aracılığıyla yok oluşu görünür 
kılmaktadır. 

	 Biyosanat, biyolojik altyapı üzerine inşa edilen ya 
da biyoteknolojik yöntemler dahilinde sanatsal mecrada 
üretimlerin gerçekleştirildiği, çağdaş bir sanat dalı 
olarak ortaya çıkmıştır. Biyosanat ile ilgilenen sanatçılar, 
canlı ya da yarı- canlı organizmaları sanatsal üretim 
materyali olarak kullanarak beden, kimlik, doğa, teknoloji 
alanlarında doğrudan üretimler yapmakta ve kavramlar 
üzerinden söylemler gerçekleştirmektedir.  Biyoteknoloji 
devriminin bir yansıması olarak görülen biyosanat, canlı 
organizmaların kullanımı ile fani/ölümlü ve ephemeral 
bir dil oluşturmaktadır. Böylelikle sanatçı atölyeden 
çıkarak yeni bir alan olan deneysel tasarımların yapıldığı 
laboratuvar ortamına geçiş yapmaktadır. Bu disiplinlerarası 
yapı, hem teorik düzlemde üretimler yapmaya hem de sanat 
alanına ait katman veya kavramlara yönelik yeni düşünce 
alanları oluşturmaktadır. 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

119

Ai-Made Artworks: Philosophical Perspectives On 
Authenticity, Creativity And Ownership

Eda Keskin
edakeskin83@gmail.com

	 This talk investigates the complex relationship 
between contemporary art and technological innovation, with 
a particular emphasis on the philosophical implications of 
AI-generated artworks. Drawing from Theodor W. Adorno’s 
concept of the “aura” and Walter Benjamin’s theories on 
the reproducibility of art, the discussion examines how 
these frameworks illuminate questions of authenticity and 
creativity in the digital era. The analysis begins by 
exploring whether AI-generated art can be considered “art” 
in the traditional sense, especially when assessed against 
criteria such as creativity, emotional expression, and 
originality. Notable case studies—including works produced 
by AI tools like DALL·E and Midjourney—demonstrate how such 
creations are gaining recognition and value within the 
art market, thereby challenging conventional definitions 
and expectations surrounding art and artists. The talk 
further contextualizes AI’s role in art by referencing 
foundational thinkers such as Licklider, Turing, Shannon, 
Wiener, and Simondon. These theorists provide insight into 
the evolution of human-computer symbiosis, the challenges 
of communication between human and machine languages, and 
the co-creative potential of technology. The discussion 
highlights how AI, as a mediator, introduces new dynamics into 
the creative process, enabling forms of collaboration that 
were previously unimaginable. However, it also underscores 
the interpretive difficulties inherent in AI art: lacking 
personal biography and subjective meaning, AI-generated 
works often resist traditional modes of art criticism 
and interpretation. Additionally, the talk addresses the 
socio-ethical implications of integrating AI into artistic 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

120

practice. Benjamin’s notion of the “aura” and its erosion 
through technological reproduction is revisited in the 
context of AI, suggesting that algorithmic creativity 
further transforms the cultural and political significance 
of art. The discussion also engages with ongoing debates 
about ownership and authorship, as public perception and 
legal frameworks struggle to keep pace with technological 
advances. Ultimately, this investigation contributes to 
the broader discourse on how AI is reshaping artistic 
expression, authenticity, and creativity, proposing that 
the future of art will be increasingly defined by the 
evolving collaboration between humans and intelligent 
machines.



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

121

Between A Square And An Old Palace: Contemporary 
Public Space In The Square (2017)

 
Ekin Pınar

Middle East Technical University, Türkiye
ekinp@metu.edu.tr

 

This paper examines the tensions between historicity 
and contemporaneity that emerge in museum spaces through 
an analysis of the film, The Square (Ruben Östlund, 2017, 
Sweden). In his analysis of our relationship to time, 
Giorgio Agamben states that contemporaneousness is 
“that relationship with time that adheres to it through 
a disjunction and an anachronism.” In other words, our 
contemporary moment remains somewhat obscure, which can be 
partially clarified by understanding the past or the future. 
Therefore, rather than a break with history, contemporaneity 
should be seen as a merging of multiple temporalities. 
Considering this view of contemporaneousness, the paper 
explores how we can only fully understand the issues faced 
by the contemporary art museum in The Square by examining 
the history of museum institutions’ claims to public space. 
The film revolves around a museum setting—a fictional museum 
called X-Royal in Stockholm. Converted from an old palace 
into a contemporary art museum, X-Royal initially embodies 
the idealistic idea of the museum as a forum, that is, a 
public space supposedly open to everyone. Such assumptions 
about the museum as a public forum trace back to the history 
of museum institutions, exemplified by the transformation 
of the Louvre Palace into a museum in 1793 as a symbolic 
act of overthrowing the monarchy and opening its private 
spaces to the public. The film begins with a scene that 
perfectly captures these claims of X-Royal (already hinted 
at in its name): a crane removes an old royal equestrian 
statue from its pedestal in front of the museum so that 
a contemporary artwork, “The Square,” which claims to be 
a genuine public space, can be installed in its place. 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

122

However, every subsequent event reveals the emptiness of 
this symbolic gesture, which alone is insufficient to truly 
open the museum space to society’s margins. Moreover, 
although the work’s true aim centers on creating an idealist 
public space free from instrumental reasoning and financial 
motives, the institutional actions of seeking funding, 
promotion, and publicity suggest opposite concerns. Showing 
a colonization of public space by spectacle, the film often 
uses the motif of a square in relation to entertainment 
and new media technologies, contrasting their implications 
with the ideals the installation appears to promote. By 
examining these tensions around the definition and function 
of public space depicted in the film, the paper highlights 
how the film questions the supposed and idealized rupture 
that museum institutions represent: the transformation 
of art spaces from private collections into publicly 
accessible venues. 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

123

Nature Is A Mess: From Sublime Grandeur To 
Relational Becoming

Emre Koyuncu 
Ankara University, Türkiye

ekoyuncu@gmail.com

This presentation examines the role of aesthetic 
discourse—particularly the notion of the sublime—in 
sustaining the conception of nature as infinite, self-
contained, and ontologically distinct from the human. 
Originating in Kant’s aesthetics and further elaborated 
in Romantic art, literature, and philosophy, the sublime 
experience positions the human subject as a finite observer, 
confronted by a natural world that is overwhelming in scale, 
grandeur, and power, yet ultimately external to its own 
being. From the mountain peak to the stormy sea, Romantic 
representations of nature not only celebrate its aesthetic 
intensity but also reify a distance between the subject 
and the world it beholds. I argue that this aesthetic 
framing has not merely shaped cultural imaginaries of 
ecological detachment; it has helped constitute the modern 
metaphysical distinction between subject and environment.

The conception of nature as inexhaustible rests upon 
and reinforces the image of an isolated self whose primary 
relation to nature is either contemplative or managerial. 
Even contemporary ecological discourse—marked by urgency, 
responsibility, and calls for planetary repair—often 
retains this structure of separation. In such narratives, 
the human is cast as a moral agent tasked with addressing 
environmental harm from a position of exteriority. My 
concern is not with rejecting responsibility, but with 
interrogating the ontological presuppositions that make 
such a relation conceivable.



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

124

Rather than merely advocating a more virtuous or 
conscientious stance toward nature, I propose that we 
critically examine the aesthetic and metaphysical frameworks 
that continue to frame nature as out there, and the 
human as its legitimate albeit negligent caretaker. This 
argument aligns with a growing body of work—by thinkers 
such as Donna Haraway, Bruno Latour, Val Plumwood, and 
Timothy Morton—that calls for a rethinking of human-nature 
relations in terms of relationality, co-implication, and 
material dependency. Drawing on these perspectives, I argue 
for a transformation in aesthetic experience itself—away 
from inherited ideals of grandeur, autonomy, and distance, 
and toward a sensibility attuned to entanglement and the 
dissolution of rigid boundaries between self and the Earth.



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

125

Fenomenoloji Ve Sanatın İmajları 

Emre Şan 
İstanbul 29 Mayıs Üniversitesi, Türkiye

emrsan@gmail.com

20. yüzyılda ortaya çıkan ve 21. yüzyılın ilk çeyreğine 
damgasını vuran büyük anlatıların sonu, bildiğimiz dünyanın 
sonu, aklın sonu, hakikatlerin sonu, ütopyanın sonu, 
tarihin sonu fikirlerine eklemlenen sanatın sonu söylemi 
estetik deneyimimizin tam karşısında konumlanıyor. Söylem 
açısından baktığımızda neredeyse sanatın sonunun sonrasında 
bulunuyoruz. Sanatın anlamına ve işlevine dair sorulara 
sadece geçmişin yanıtları karşılık geliyor. Öyleyse 
gündelik hayatımıza bu kadar nüfuz etmiş olmasına rağmen 
geçmişteki belirlenimlerinden giderek uzaklaşan sanatı 
kavramak felsefenin önünde bir meydan okuma gibi durur. Bu 
çalışma söz konusu meydan okumanın doğurduğu fırsatları 
ve sorunları fenomenoloji ve imaj teorisi bağlamında ele 
alacaktır.

20. yüzyılın başında izlenimcilik ve kübizm gibi yeni 
sanat formlarının geleneksel sanat kavrayışını sarstığı, 
özellikle resmin biçimsel öğelerinin ve kompozisyonun 
aşındığı dönem çağdaş felsefenin ana akımlarından biri 
olacak fenomenolojinin Almanya ve Fransa’da yayılmaya 
başladığı döneme denk düşer. Manet, Cézanne ve ardından 
Picasso ile mekânın ressam tarafından kurulumu onun sadece 
algılanan değil kavranan bir mekân olmasını sağlar.  
Ressam, resim yapmaya başlamadan önce boş bir tuvalin 
karşısında değil de hâlihazırda zihnindeki, çevresindeki 
ve atölyesindeki imajlarla ilişki içindedir. Kaldı ki bu 
dönem fotoğraf ve sinema gibi teknik kayıt nesnelerinin 
imajlarının da kamusal alanda görünmeye başladığı yıllara 
denk düşer. Böylece imajlar arası ilişkiler üzerine düşünce 
resim sanatını belirleyen ana unsur haline gelir. 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

126

Fenomenoloji ve sanat arasındaki ilişkiler öncelikle 
sanat yapıtının özel bir tanımı çerçevesinde ortaya çıkar. 
Bu tanım, sanat yapıtının maddi ve duyusal gerçekliği 
(nesne olma durumu) ve daha derin bir anlam ufkunda, 
nesnel varoluşunu askıya alacak bir açılımı arasındaki 
gerilimde kurulur. Özellikle görsel sanatlar söz konusu 
olduğunda, sanatın öncelikle görünmek ya da duyumsanmak 
için ortaya çıkması, onu pratik imkânlarıyla beliren 
günlük yaşamın diğer fenomenlerinden ayırır. Magritte’in 
İmajların İhaneti tablosunda ortaya koyduğu gibi “bu bir 
pipo değildir” (“ceci n’est pas une pipe”) fakat aynı 
zamanda “bu”, “bu tablo” sadece olduğu şey de değildir. 
Sanat eserinde bilince verilen fenomenler imajlaştırılmış 
gerçeklik olarak sunulur. Dolayısıyla imaj-nesne hiçbir 
şekilde algılanan şeyin maddi gerçekliğiyle ve temsil 
edilen motifle karıştırılamaz. Resim, fotoğraf, sinema 
alanlarında üretilen imaj-nesneler farklı çalışma biçimleri 
gözetilerek fenomenolojinin konusu haline gelir. 

Şu hâlde, fenomenolojinin imaj sorusu bağlamında 
iki görevi bulunduğunu öne sürebiliriz: Öncelikle 
imajın nasıl çalıştığını sorgulamak ve ardından imajları 
birbirlerinden ayırt edecek kriterleri bulmak. Bunun için 
estetik çalışmalarda imajın nasıl eksiklik ve fazlalık 
mantığı içinde kavrandığı gösterilmeli. İmajın belli 
bir gerçekliği temsil etmesi ve bunu yaparken bir tür 
soyutlama ile çalışması söz konusu ikiliği görünür kılar. 
Özellikle metafizik sistemlerde ve onlardan etkilenen 
estetik kuramlarda imaj bir şeyin soluk kopyası olarak 
belli bir eksiklik içinde kavranır. İmajı tanımlamak onda 
olmayan şeyi öne çıkararak başlar. İmaj, gerçekliği hiçbir 
zaman eksiksiz yansıtamaz. Fotoğraf çerçeve seçimiyle 
bir kısmı dışarıda bırakır, sinema kurgu yoluyla zamanın 
doğrudan akışını keser, resim ise gerçeğin doğrudan fiziksel 
görünümünü dönüştürerek yorumlar. Oysa doksanlı yıllarda 
imaj teorisyenleri William Mitchell’ın “Resimsel Dönemeç” 
(Pictorial Turn) ya da Gottfried Boehm’in “İkonik Dönemeç” 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

127

(ikonische Wende) olarak adlandırdıkları yaklaşımlarda imaj 
artık temsil üzerinden değil yoğunluklarının ve güçlerinin 
etkisi üzerinden betimlenir. İmajın işleyişinde sıradan 
nesnelerde bulunmayan bir güç ve fazlalık mevcuttur. İmaj 
gerçekliğe yeni anlamlar ve duygusal yoğunluk ekler.  Bu 
çalışma, söz konusu ayrımdan yola çıkarak estetik kuramlarda 
imajın eksiklik ve fazlalık olarak kavranışlarının 
birbirlerine nasıl eklemlendiğini sorgulayacaktır. Böylece 
imajda neyin eksik olduğu ve ondaki fazlalık fikri sanatın 
imajları sorusuna getirilen tarihsel ve çağdaş yaklaşımları 
karşılaştırma imkânı verecek. 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

128

Bakkha Ayinlerinden Halk Anlatılarına Çağdaş Bir 
Mit Yaratmak: Marina Abramoviç, Kiki Smith

Erdal Demir
Türkiye 

demirerdal767@gmail.com

Claria P. Estes’in Vahşi Kadın Arketipine Dair Mit ve 
Öyküler’i eko-feminizmin özgül konumuna dair çağdaş bir masal 
derlemidir. Estes halk anlatılarından çağdaş gerçekliğe 
çok katmanlı bir anlatı sunmaktadır. Bu çok katmanlı anlatı 
düşüncesine modernitenin monokrom akılcılığına eleştirel 
mesafede, romantizmin halk kültürüne eğildiği söylencesel 
perspektifte, modern öncesi zamanlarla ilişki kurma 
eğilimindeki çağdaş sanatta da rastlamaktayız. Dionizyak 
düşün dünyasının tersine uygarlığını sabit cinsiyetli bir 
üst yapıyla inşa etmiş Apollonik Yunan kültüründe kadın 
ikincil konumdadır. Güç ve iktidar üzerine kurulu çağdaş 
Apollonik kültürden günümüze kadının bastırılmasıyla 
doğanın sömürülmesi eş zamanlı yürümektedir.  Bu bağlamda, 
Apollonik kültürün doğaya ve kadınlara yönelik rasyonel, 
baskıcı ve sömürücü tutumu, doğanın ve kadınlığın 
özüne yabancılaşmayı beraberinde getirir. Estes’e göre 
toplumsal cinsiyet rollerine göre biçimlenmiş bu baskı, 
modern toplumun doğaya ve kadına yönelik duyarlılığını 
azaltırken, gezegenin doğal varlıklarının da yok olmasına 
neden olmuştur. Diğer taraftan yerleşik Apollonik Yunan 
kültürünün karşı konumunu oluşturan ve tanrı Dionisos’a 
tapınmak için yapılan, maniadların katıldığı, özgürlük, 
coşku ve doğayla birleşmenin kutlandığı Bakkha ayinleri 
ise akışkan doğanın temsiline dönüşmektedir. Marina 
Abramoviç, insan doğa özdeşliğini doğurganlık, bereket ve 
tarım kültünü de içeren Doğu Avrupa ritüel ve inanışlarının 
oyunsal yapısı ve folklorik anlatısı ile ele aldığı video 
performansı Balkan Erotik Epik ile Bakkha ayinlerine dönüşen 
çağdaş bir mit yaratmıştır. Kullanım mantığı içerisinde, 
egemen sistem tarafından belirlenen toplumsal cinsiyet 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

129

rolleri, ikinci kuşak feminist hareketin karşı söylemini 
oluşturmaktadır. Önde gelen eko-feminist sanatçılardan 
Kiki Smith kadın bedenine yönelik kültürel yaklaşımları 
hem biyolojik hem de toplumsal bir yapı olarak incelediği 
Doğum ve Lilith çalışmalarında hâkim, yerleşik, erkek egemen 
kutsal söylencelerin karşısına feminist tarih anlatısı ile 
çıkmaktadır. Smith, sanat anlatısında sabit cinsiyetli 
bedensel kastrasyon üzerine kurulu, verili toplumsal 
gerçeklik tanımlarının ötesine geçen bir anlam dünyasını 
açar ve kadın kimliğini buradan kurar. Bu araştırmada çapraz 
literatür tarama yöntemiyle, mevsimlik köy eğlenceleri, 
halk anlatı ve söylenceleri bir üst anlatı oluşturacak 
şekilde Marina Abramoviç ve Kiki Smith’in sanat pratiği 
dahilinde yeniden ele alınacak olup, bir kök öykü olarak 
Yunan ve öncesi düşün dünyası çağdaş gerçekliğe metaforik 
alan açacak şekilde değerlendirilecektir. 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

130

Cartographies of Memory: Literary Waterscapes in 
a Comparative Context

 
Esen Kara

Yaşar University, Türkiye 
esen.kara@yasar.edu.tr

	 This paper examines the role of water as a narrative 
and mnemonic device in contemporary Anglophone and Turkish 
testimonial literatures. Drawing from memory studies and 
the emerging field of the Blue Humanities, it explores how 
authors turn to rivers, seas, and other watery landscapes 
to articulate submerged histories, traumatic pasts, 
and experiences of displacement. Through a comparative 
reading of literary texts, I argue that water functions 
as an unofficial archive, both a medium of remembrance and 
erasure, through which writers resist dominant historical 
narratives and challenge anthropocentric and Eurocentric 
frameworks.

	 Water in these texts operates on both metaphorical 
and material levels, offering an aesthetic that can 
rewrite temporal, spatial, and geopolitical boundaries. 
Reimagining the silence of the sea as a site of mourning 
or the flow of rivers as carriers of communal memory, 
these literary waterscapes destabilize rigid historical 
chronologies and propose alternative ways of remembering. 
They create poetic spaces where the past resurfaces not 
linearly but rhythmically and fluidly often intertwined 
with ecological consciousness and critiques of capitalist 
and colonial exploitation.

	 By focusing on how water mediates the relationships 
between human and non-human lives, this paper highlights 
how literature can challenge extractive logics and provide 
new cartographies of connection, loss, and survival. Texts 
that emerge from contexts marked by dictatorship, war, 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

131

and migration use aquatic imagery not only as a thematic 
concern but as a structuring principle that shapes the 
narrative form itself.

	 The paper proposes a contrapuntal reading that places 
Turkish and Anglophone texts in dialogue, allowing their 
shared watery imaginaries to speak to broader concerns in 
postcolonial ecocriticism and cultural memory. It seeks 
to show how water, as both trope and terrain, offers new 
insights into how literature negotiates memory, identity, 
and the possibility of reimagining collective futures. 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

132

Geleneği Yakmak: Estetik Özgürlük, Beden Ve 
Yaratıcı Çıkış Olarak Ema 

Fatma Kaya
Dicle Üniversitesi, Türkiye 

fatmakaya88@gmail.com

Bu çalışma, estetik değerin kaynağını gelenekte gören 
yaklaşıma karşı bir tez ortaya koyar. Temel sav, sahici bir 
estetik deneyimin özünde dönüştürücü olduğu; dolayısıyla 
geleneği yalnızca bir çıkış noktası olarak tanıyabileceği, 
fakat onu yeniden üretmekle yetinemeyeceğidir. Estetik 
deneyim, özne açısından yalnızca haz veren bir duyumsama 
değil hem zihinsel hem de bedensel düzlemde bir değişim ve 
özgürleşme anıdır. Bu anlamda geleneğe sadakat, estetik 
deneyimin dönüştürücü potansiyelini bastıran sabitleyici 
bir işleve dönüşür. Oysa estetik olan, ancak geleneği 
aşan, onu bozan ya da dönüştüren bir düzlemde özgürlükle 
kesişebilir.

Bu kuramsal pozisyon, Friedrich Schiller’in On the 
Aesthetic Education of Man adlı eserinde savunduğu estetik 
oyun alanı ile Nietzsche’nin The Birth of Tragedy’de 
geliştirdiği yaratıcı yıkım fikrinden destek alır. 
Schiller’e göre insan ancak estetik oyun alanında tam 
anlamıyla özgürdür; burada ne toplumsal normlar ne de 
ahlaki zorunluluklar geçerlidir. Nietzsche ise estetik 
deneyimi, yaşamın yeniden kurulmasına imkân tanıyan bir 
sarsıntı olarak düşünür. Ona göre sanat, temsil değil 
yıkımdır; düzenin tekrarı değil, yaşamın yeniden icadıdır. 
Her iki düşünür için de estetik, yalnızca formun değil, 
varoluşun da yeniden yaratımıdır.

Sunumda, bu kuramsal çerçevenin çağdaş bir örneği 
olarak Pablo Larraín’in Ema (2019) filmini ele alacağım. 
Filmin baş karakteri Ema ve eşi, evlat edindikleri çocuğu 
yaşadıkları trajik bir olayın ardından geri vermek zorunda 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

133

kalırlar ve bu durum onları, toplumsal normlara bütünüyle 
aykırı bir gerçekle yüz yüze getirir. Geleneksel annelik, 
aile yapısı ve kadınlık rolleriyle bağdaşmayan bu durum 
karşısında Ema’nın çözümü, onun bir sanatçı olarak sahip 
olduğu estetik yaratım potansiyelinden beslenir. Dans 
sanatçısı olarak Ema, yaşadığı krize ahlaki ya da toplumsal 
ölçütlere göre değil, bedensel ve yaratıcı bir sezgiyle 
yanıt verir. Estetik alandaki açıklığı ve cesareti, onun 
için yalnızca bir ifade biçimi değil, aynı zamanda bir 
çıkış yoludur.

Filmin merkezinde yer alan reggaeton dansı da bu 
bağlamda özel bir anlam taşır. Geleneksel olarak “yüksek 
sanat” sayılmayan, hatta çoğu zaman marjinalleştirilen bu 
beden dili, Ema ve arkadaşlarının elinde bir tür estetik 
başkaldırıya dönüşür. Reggaeton, yalnızca bir dans değil, 
bastırılmış arzuların, sınıfsal öfkenin ve yaratıcı ifadenin 
bedensel biçimidir. Ema’nın bedenle kurduğu ilişki, estetik 
deneyimin nerede başlayıp nerede bittiğine dair geleneksel 
sınırları yıkar.

Filmin ilerleyen bölümlerinde Ema’nın çözümünün ne 
kadar radikal olduğu belirginleşir: Geri verdikleri çocuğun 
hayatına tekrar girebilmek için, çocuğun yeni ailesiyle 
duygusal ve bedensel bağlar kurar. Çocuğun üvey babasıyla 
ilişkiye girer, ondan çocuk sahibi olur; üvey annesini 
ise kendisine âşık eder. Böylece yalnızca yasal ya da 
duygusal değil, bedensel bir yeniden bağ kurma alanı inşa 
eder. Bu çözüm, ahlaki olarak sorgulanabilir olsa da, 
estetik sezgiyle kurulan yaratıcı bir stratejidir. Ema’nın 
kendi çıkmazına bulduğu bu özgün yol, onun arzularıyla, 
bedeniyle ve hareketle kurduğu yaratıcı bağda köklenir. 
Tüm sorunlu yönlerine rağmen, bu eylem estetik sezgisinin 
güçlü bir ifadesi olarak okunabilir.

Sonuç olarak Ema, estetik deneyimin yalnızca nesnelerle 
ya da izleyiciyle değil, bireyin kendi varoluşuyla kurduğu 
yaratıcı ve özgürleştirici ilişki olduğunu gösterir. 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

134

Estetik değer, burada geleneğe bağlılıkla değil, onu yakma 
cesaretiyle ortaya çıkar. Film boyunca tekrar eden yangın 
sahneleri, yalnızca dış dünyayı değil, yerleşik anlam 
rejimlerini de ateşe verir. Ema’nın dünyası, ancak kül olmuş 
geleneklerin ardından yeniden kurulabilir. Onun çözümü 
ne itaatle ne isyanla sınırlıdır; estetik bir içgörüyle, 
radikal bir sezgiyle çizilmiş eşsiz bir yaratım alanıdır.



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

135

The Aesthetics Of Analytic Philosophy
 

Filippo Contesi
University of Cagliari, Italy 

filippo.contesi@unica.it

The philosophical tradition that is mainstream in 
much of the world today, viz. analytic philosophy, has 
traditionally seen language as the key to understanding 
the world philosophically. Although such an overt emphasis 
on language has diminished in more recent decades, it is 
still covertly crucial in establishing what the ideal 
philosophical contribution looks like and in determining 
which philosophical voices are most heard in contemporary 
philosophy. This is in part a consequence of, on the 
one hand, analytic philosophy being for a long time 
overwhelmingly practiced in majority Anglophone countries 
and, on the other, the adoption of English as the lingua 
franca of much of academia. However, the current predicament 
has undesirable consequences both on the quality and on 
the internationalization of contemporary philosophy. In 
a moment in which academic globalization and migration 
should be standard, philosophy remains too provincial 
and unjustifiably burdened with structural barriers for 
non-native (Anglophone) philosophers. Indeed, philosophy 
appears to be less diverse with respect to non-native 
(Anglophone) scholars than many other academic disciplines 
in the sciences and the humanities alike. Among the possible 
causes of these problems is, I argue, the substantial role 
that aesthetic considerations such as the linguistic style 
of (both oral and written) philosophical presentation and 
engagement play in signalling the virtues of clarity, 
precision and rigour that are often associated with the 
analytic tradition. The current emphasis on linguistic style 
is not justifiable, in part because it deprives contemporary 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

136

philosophy of a wider variety of philosophical perspectives. 
In particular, it is much harder for non-native (English) 
speakers to acquire and adapt to the linguistic style(s) that 
are prized in contemporary philosophy. Such styles are, in 
fact, overwhelmingly set by native (English) speakers and, 
being intimately tied to native-(Anglophone) cultural and 
linguistic competence, are much more difficult to master by 
non-native than by native (English) speakers. This calls 
for greater attention to linguistic, and hence cultural 
diversity, in contemporary philosophy, to avoid prevent 
the “linguistic turn” in philosophy from turning into a 
“linguistic rut”.



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

137

Aesthetics Of Atrocity: Body Horror As 
Biopolitical Terror In Night and Pan’s Labyrinth

Funda Civelekoğlu 
Ege University, Türkiye

fundacivelekoglu@yahoo.com

In Bilge Karasu’s novel Night (1985) and Guillermo del 
Toro’s film Pan’s Labyrinth (2006), the aesthetic of “body 
horror” functions as a tool for political critique, moving 
beyond the traditional aspects of the genre to represent the 
mechanisms of state violence. This paper argues that both 
Karasu and del Toro deploy the grotesque transformation 
and dismemberment of the body as a primary strategy to make 
the abstract mechanisms of power tangible. Specifically, 
they render the body as a text upon which the rationale 
of Michel Foucault’s “biopolitics” is inscribed, exposing 
how sovereign power regulates, disciplines, and ultimately 
renders life expendable. To analyse this process, the 
paper will also draw on Julia Kristeva’s theory of the 
“abject” to explore the psychoanalytic and philosophical 
underpinnings of this corporeal terror.

This biopolitical control is embodied in Night through 
the “workers of the night” – anonymous apparatuses of 
the state – who systematically torture the body, erase 
its identity, and reduce it to “a bloody mass of flesh” 
(35). Similarly, in Pan’s Labyrinth, the fascist Captain 
Vidal acts as a biopolitical agent, enacting the will of 
the regime directly and violently upon bodies. In both 
narratives, the body becomes the site where ideology is 
physically realized. According to Kristeva, the “abject” 
is that which threatens the borders of the self and is 
expelled from the symbolic order (e.g., the corpse, the 
wound), yet continues to haunt it. The mutilated, disfigured 
bodies in these works represent this abject produced by 
power, bringing a repressed terror that destabilizes the 
social order into the aesthetic realm.



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

138

This theoretical framework establishes a multi-
layered connection with “Historicity and Contemporaneity.” 
The historicity of the works lies in their grounding in 
specific political traumas, namely post-1980 coup Turkey and 
Francoist Spain. As theorists like Cathy Caruth claim, such 
traumas often resist direct narration and can only emerge 
through indirect, symbolic, and repetitive forms – in this 
case, in the form of body horror. The contemporaneity of 
the narratives, in turn, lies in the enduring relevance 
of their criticism of biopolitics and the control of the 
body, along with their poetic use of language to present 
this standpoint.

In conclusion, this study will demonstrate that Night 
and Pan’s Labyrinth, by employing body horror, show how 
the most abstract violence of history and politics is 
inscribed onto the most concrete space, the human body. 
This analysis will demonstrate how “aesthetics of trauma” 
becomes a powerful and unsettling vehicle for confronting 
repressed historical truths.

Keywords: Body Horror, Biopolitics, Michel Foucault, Julia 
Kristeva, Historicity, Aesthetics of Trauma, Bilge Karasu, 
Guillermo del Toro.



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

139

Baumgarten’da Şiir Ve Bilgi: Duyusal Bilişin 
Estetik Temsili

Gamze Keskin 
Kırklareli Üniversitesi, Türkiye

keskin.gamze@gmail.com

Bu çalışma, modern estetiğin kurucusu kabul edilen 
Alexander Gottlieb Baumgarten’ın estetik düşüncesini, 
estetik yargının bilişsel statüsü ile şiir temelli sanat 
anlayışı etrafında yeniden ele almaktadır. Baumgarten’ın 
estetik yaklaşımı, duyusal bilginin sistematik bir biçimde 
işlenebilir ve değerlendirilebilir olduğunu savunarak, 
estetiği bir bilme tarzı olarak felsefenin merkezine 
yerleştirir. Ona göre estetik, yalnızca güzellik üzerine 
düşünmek değil, duyusal temsillerin mantıksal akıl 
yürütmeye benzer biçimde düzenlenmesini mümkün kılan 
analogon rationis ilkesi doğrultusunda kurulmuş alternatif 
bir perspektiftir. 

Baumgarten’ın 1735 tarihli Şiirin Gerekliliği 
Üzerine Felsefi Meditasyonlar adlı doktora tezi, şiiri 
“mükemmel duyusal söylem” olarak tanımlayarak, estetiğin 
şiir yoluyla duyusal bilginin işleniş biçimlerini 
kavramsallaştırabileceğini ileri sürer. Bu yaklaşım, 
estetik yargının sadece bir beğeni meselesi değil, aynı 
zamanda belli formlarla yapılandırılmış, öğretilebilir 
bir ifade biçimi olduğunu ortaya koyar. Aesthetica 
(1750–1758) adlı eserinde ise bu yaklaşımı geliştirerek, 
estetiği duyusal bilişin sistematik mükemmelleştirilmesi 
olarak tanımlar. Baumgarten’ın estetik kategorileri — 
estetik zenginlik, büyüklük, hakikat, açıklık, kesinlik, 
canlılık — özellikle söz sanatları için formüle edilmiştir 
ve onun sanat anlayışının merkezinde edebi bir teorinin 
temellendirilmesi çabası olduğu açıktır.

Dolayısıyla Baumgarten’ın estetik kuramı, görsel 
sanatlara ya da nesnel güzelliğe değil, sözlü temsillerin 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

140

—özellikle şiirin— yapısal ve bilişsel potansiyeline 
dayanır. Estetik yargının temelini oluşturan duyusal 
temsillerin bellekte canlanması, imgeler aracılığıyla 
etkili hale gelmesi ve belirli biçimsel ölçütlere göre 
değerlendirilmesi, onun şiiri yalnızca bir anlatım biçimi 
değil, epistemolojik bir süreç olarak gördüğünü gösterir. 

Bu çalışmada, özellikle analogon rationis kavramı 
aracılığıyla, duyusal yargının rasyonel yargıya benzer 
yapıda işlerlik kazandığı gösterilmekte; bunun estetik 
bilginin sistematik niteliğini meşrulaştıran kurucu bir ilke 
olduğu savunulmaya çalışılacaktır. Baumgarten, estetiği 
yalnızca felsefî bir poetika değil, aynı zamanda “aşağı 
bilme yetisinin mantığı” olarak konumlandırarak, duyularla 
edinilen bilgilerin de felsefi analiz ve kavramsallaştırma 
süreçlerine dahil edilebileceğini ileri sürer.

Bu çerçevede, çalışma Kant’ın estetiğini arka plana 
alarak, Baumgarten’ın estetik düşüncesini kendi tarihsel-
felsefi bağlamı içinde özgün bir kavramsal bütünlük olarak 
ele almaktadır. Baumgarten’ın şiir temelli estetik projesi, 
yalnızca modern estetik teorilerinin değil, aynı zamanda 
bilgi kuramının duyusal yönüne dair alternatif bir felsefe 
yapma biçiminin habercisi olarak değerlendirilmektedir. 
Özetle, Baumgarten’ın estetik kavrayışının temel hatları 
hem analogon rationis kavramı hem de söz sanatları eksenli 
sanat anlayışı üzerinden, estetiği epistemolojik ve edebi 
bir form olarak yeniden düşünmek üzere ele alınmaya 
çalışılacaktır.



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

141

(Ap-)Eikazō: Odysseas Elytis’ Reflection On 
Painting And The Aesthetic-Historical Role Of 

Greece

Giulia Cervato 
Università degli Studi di Padova, Italy

giuliacervato1234@gmail.com

My paper seeks to define the aesthetic thought of 
Greek poet and painter Odysseas Elytis, focusing on the 
relationship between his reflections on painting and the 
historicity of Greek identity, both as a source for and 
an alternative to so-called “Western” aesthetics. Unlike 
Hölderlin or Heidegger, who see Greece as a lost origin 
in anticipation of a new beginning, Elytis locates the 
extraordinariness of the Greek experience in its continuity, 
manifested in language but, above all, in a poietic-
aesthetic dimension. In his notes to Axion Estì, Elytis 
defines Greece’s contribution to Europe in strictly aesthetic 
terms: Greece is a “sensation, alive and ever-present” 
(αίσθηση, ζωντανή και πάντοτε παρούσα). Europe, he argues, 
has often appropriated this legacy without developing the 
necessary “sensory organs” (τα ανάλογα αισθητήρια) to 
perceive it. Where West seeks to rediscover the classical 
tradition, for example, in Renaissance or Neo-Classicism, 
it most clearly betrays it, while Greekness remains vibrant 
in experiences such as Minoan and Classical art, Byzantine 
icons, modern works like those of Chatzikyriakos Gikas and 
Theophilos, and even anti-classical European expressions 
such as Cézanne’s post-impressionism and Picasso’s cubism. 
Elytis calls this unifying “Greek” factor the “divisor 
K,” the initial of klassikò and kathariotitas, though 
he does not define it precisely. I propose identifying it 
with his distinction he outlines between apeikazō (“to 
depict”) and eikazō (“to picture”). Non-Greek art merely 
depicts—imitating by translating sensory impressions onto 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

142

the canvas, while authentic artists picture, configure, 
“make visible.” This critique of mimetic art echoes Plato, 
particularly the distinction of the Sophist (235d-236d) 
between mimetic art (mimetikē technē), which sinks into 
the particular, and eikastic art, which approaches the 
idea. This connection is reinforced by a shared target 
in both Plato and Elytis: the chiaroscuro dimension of 
painting. Plato’s critique targets skiagraphia, which in 
the fourth century BCE introduced shadow and color blending 
to create illusory and perspectival effects. Elytis 
similarly sees Renaissance art—and all European “realism”—
as collapsing into the particular through their abstract 
use of perspective and shadow. Elytis not only inverts 
the Cassirer–Panofsky model, which viewed perspective’s 
conquest as the aesthetic culmination of humanism and the 
organizing role of the subject, proposing instead that 
it marks an abdication of this role; he also shows that 
“Platonism” is far more alive in Eastern icons and the art 
of Theophilos—resistant to perspective—than in the Western 
tradition that presumed to revive it. Most importantly, he 
reveals the nature of the famous coefficient that saves Greece 
from its past and sustains it as an aesthetic permanence: 
the capacity to manage light without compromising with 
shadow. It is the uniquely Greek ability to “grasp the 
mystery of the noonday light”—valuing its heuristic and 
idealizing function, the exaltation of form and geometry 
it enables, without succumbing to blinding. “Many […] 
claim that light makes lines disappear, annuls colors, 
destroys forms”—a fear Westerners face when handling light 
without the counterbalance of shadow. These sensory organs, 
ultimately, Europe has long lacked. This is the sensation 
Greece is tasked to preserve atemporally in its unfolding 
through time.



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

143

Zamansallık Ve Temsil Sorunu: Hartog’un 
Tarihsellik Rejimi Ve Miraslaştırma Kavramlarına 

Dair Eleştirel Bir Değerlendirme 

Gülçin Ayıtgu Metin 
Adıyaman Üniversitesi, Türkiye 

gayitgu@gmail.com

Bu bildiri, geçmişin temsiline ilişkin estetik 
ve politik sorunları François Hartog’un “tarihsellik 
rejimi” (régime d’historicité) ve “miraslaştırma” 
(patrimonialisation) kavramları çerçevesinde tartışmayı 
amaçlamaktadır. Hartog, içinde bulunduğumuz çağdaş zaman 
deneyimini “şimdicilik” (présentisme) olarak adlandırır ve 
bu kavramı, modern sonrası dönemde geçmiş, şimdi ve gelecek 
arasındaki ilişkilerin yeniden kuruluşunu analiz etmeye 
yönelik düşünsel bir çerçeve olarak ortaya koyar. Bu rejimde 
geçmiş, ardışık ve tek yönlü bir tarihsel sürecin parçası 
olmaktan çıkarak, şimdiki zamanın ihtiyaçları doğrultusunda 
yeniden anlamlandırılır. Bu dönüşüm yalnızca bireysel 
zaman algısını değil, tarihsel zamanın toplumsal düzeyde 
nasıl kurulduğunu da etkiler. Hartog’a göre ortaya çıkan 
bu zaman deneyimi, geçmiş ile gelecek arasındaki ilişkinin 
belirsizleştiği ve tarihsel zaman üretiminin kesintiye 
uğradığı bir kriz durumuna işaret eder. Ancak bu kriz, 
yalnızca geçmiş ile gelecek arasındaki bağın kopmasıyla 
değil, geçmişin bugünün ihtiyaçlarına göre sürekli yeniden 
yazılması sonucunda aşırı biçimde şimdileştirilip bir 
fazlalık hâline gelmesiyle de kendini gösterir.

Bu krizin görünümlerinden biri, Hartog’un 
“miraslaştırma” olarak adlandırdığı süreçte gözlemlenir. 
Miraslaştırma, geçmişin doğal bir süreklilik içinde 
aktarılmasından ziyade, şimdiki zamanda kurulan temsiller 
aracılığıyla yeniden yapılandırılmasını ifade eder. Bu 
süreç anlatıdan çok deneyime, belgelerden çok hafızaya, 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

144

doğrusal olandan çok parçalı ve şimdi merkezli bir 
zamansallığa dayanır. Söylemsel belirlenimlerin yanı sıra 
müze yerleşimleri, anıtlar ve geçici sergiler gibi görsel 
ve mekânsal temsillerde karşılık bulan bu temsil biçimi, 
mirasın estetikle kurduğu ilişkiyi görünür kılar. Hartog’a 
göre estetik olan ancak etik ve politik olanla kesiştiğinde 
anlam kazanır. Bu bağlamda miras, yalnızca neyin temsil 
edildiğiyle değil, aynı zamanda temsilin nasıl, kim için 
ve hangi koşullarda gerçekleştiğiyle birlikte ele alınması 
gereken etik ve politik bir ilişkidir.

Bu bildiride tartışılan estetik sorunlar, geçmişin 
ne olduğuyla birlikte nasıl görselleştirildiğine, nasıl 
duyumsanabilir kılındığına ve hangi anlatı ile mekân 
stratejileri aracılığıyla temsil edildiğine odaklanır. 
“Geçmiş nasıl gösterilir, nasıl hissedilir, nasıl 
düzenlenir?” soruları üzerinden, temsilin içeriksel, 
biçimsel ve algısal boyutları tartışmaya açılır. Başka 
bir deyişle, estetik olan, temsilin sorumluluğuyla iç içe 
geçerek, geçmişin görünür kılınışına dair eleştirel bir 
sorgulamayı mümkün kılar.

Hartog’un kuramsal çerçevesi, tarihsel temsili 
zamansal düzeyde yeniden düşünmeye olanak tanısa da, belirli 
sınırlılıklar içerir. Zamansallıkları çoğul biçimde ele 
almasına karşın, bu çoğulluk büyük ölçüde Antik Yunan yurttaş 
belleği, Hıristiyanlıktaki mesihçi zaman anlayışı ve Fransız 
Devrimi gibi egemen anlatılar etrafında yapılandırılır. 
Bu durum, bastırılmış ya da karşıt tarihsel deneyimlerin 
kendi içkin zamansallıklarıyla değil, hâkim rejimlerin 
içindeki yansımalar aracılığıyla değerlendirilmesine yol 
açar. Benzer bir sınırlılık, Hartog’un mekânsal temsillere 
yönelik analizlerinde de izlenebilir. Berlin örneğinde ele 
aldığı “duvarsız müze” ve “müzeye dönüştürülmüş kent” gibi 
estetik biçimlere dikkat çekse de, bu temsillerin geçmişi 
hangi duyumsal kodlarla yapılandırdığına ve kamusal alanda 
nasıl bir tarihsel algı ürettiğine ilişkin çözümlemesini 
sistematik biçimde derinleştirmez.



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

145

Sonuç olarak bu bildiri, Hartog’un yaklaşımını 
tarihsel temsili zamansal, estetik ve kültürel boyutlarda 
yeniden düşünmeye imkân tanıyan verimli bir kuramsal zemin 
olarak değerlendirmekte; ancak bu çerçevenin mikro tarih 
yazımı, karşı hafızalar ve alternatif miras tartışmalarıyla 
eleştirel biçimde genişletilmesi gerektiğini savunmaktadır.



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

146

Peyzajın Zamansallığını Batı Toroslar’da Okumak: 
Girdev Yaylası 

Gürkan Okumuş
İstanbul Topkapı Üniversitesi, Türkiye

grknokms@gmail.com

Akdeniz havzası, Anadolu göçer kültürünü ekosistemindeki 
dolaşım örüntüsünü izleyerek öğrenir. Akdeniz’in göçebe 
çobanı, Torosların koyun ve keçilerini sağlıklı meralara 
ulaştırmak için kıyı düzlükleriyle dağlık ekosistem 
arasında mekik dokur. Mevsimlik dikey hareket, toprağın 
döngüselliğine göre biçimlenir. Canlıların benzeşen ritmik 
hareketi coğrafyayla arayüz oluşturur. Elverişli çevresel 
koşullarıyla Toroslarda yaylacılık (transhümans) hareketi 
pastoralizmle birlikte varlığını sürdürür. Göçerin ‘barınma 
pratiği’ peyzajın ‘sürekli inşa’ haliyle ilişki kurar. 
Zamanlarından bağımsız olarak her kültür peyzaj içine 
yerleşirken kendine barınak yaratır. İnsanın ‘eylemler 
manzarası’ peyzajın diğer bileşenleriyle kurduğu ilişkiler 
ağıyla bütüncül perspektifte anlam kazanır. Peyzaj, pasif 
ve durağan bir pitoresk arka plan değil, insan ekolojilerini 
üreten değişken ve hareketli bir kültürel imgedir. Kırsal 
barınma kültürünün gözlemlenmesine olanak veren hafıza 
yerleridir. Bu çerçeveden hareketle çalışma, Tim Ingold’un 
(1993) eylem odaklı fenomenolojik peyzaj yaklaşımı ve 
göçerin barınma pratiğini bütüncül bağlamda ele alır. 
Zamansallığın tarihsel dönemler üzerinden değil, parçası 
olduğu peyzaj ve insan eylemleri bağlamında anlaşılacağını 
savunur.

 
Çalışmada, teorik zeminin örnek saha çalışmasıyla 

aktarıldığı Akdağların (Kragos) zirvesindeki Girdev 
Yaylası, Pisidia ve Likya uygarlıkları arasında ve Tlos-



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

147

Oinoanda sınırında yer alır. Bu alanın antik hafızada 
otlak, kereste ve tarım amacıyla kullanıldığı bilinir. 
Oinoanda teritoryumundaki yayla 1775 metre yükseklikte, 
Batı Torosların uzantısındaki Akdağ, Eren ve Tezekli 
Dağları arasına gizlenmiştir. Yerleşimin Oinoanda’ya bağlı 
bir sayfiye köyü olduğu bilinmektedir. Girdev, krater gölü 
ve zengin biyoçeşitliliğiyle çok katmanlı bir kültürel 
peyzajdır. Gölün kuzey ve batısında antik taş bloklar 
ve aslanlı lahit kapağı yer alır. Bugün, yaylada çatma 
ağıl, çadır ve ardıç-taş strüktüründen oluşan barınaklar 
bulunur, yaz aylarında çevredeki farklı köylerden pek 
çok aile hayvancılık ve tarım için buraya gelir. Göçebe 
çoban topluluklarının yerli bilgi ışığında çağlar boyunca 
geliştirdikleri yaratıcı ve özgün mekânsal örgütlenme, 
Girdev Yaylası’nın yaşayan miras değeridir. Göçebe 
pastoralist mekânsal bilgi, binlerce yıldır biriktirdiği 
deneyimle sürdürülebilir geçim kaynakları sağlar ve mera 
ekosistemini korur. Bu geleneksel bilgi, iklim ve çevresel 
krize karşı mücadele eder, yerleşik yaşam pratiğini 
sorgular, nesiller arası ekolojik bir referanstır. Göçer, 
arazi ve coğrafyayı hızla kaynak haline getirerek tüketen, 
pastoralist bilgiyi tehdit eden ve peyzajın sürekliliğine 
müdahale etmenin temsili Antroposen çağda, mekâna bağlı 
değil mekân bağlayıcı insan varlığının çağdaş eleştirisini 
sunar. Bu bağlamda, oldukça sınırlı sayıdaki göçer pratiğin 
izlerini kayıt altına almak pastoralist bilginin geleceğe 
aktarılması için son derece değerlidir.



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

148

Notes For A Non-Aristotelian Aristotelian 
Aesthetics: Harman’s Planets, Yücefer’s 

Celestial Bodies

Hakan Atay 
Mersin University, Türkiye 
hakanatay@mersin.edu.tr

Álvaro de Campos, one of Fernando Pessoa’s main 
heteronyms, claimed to have invented a brand new theory 
of art in an essay called “Notes for a Non-Aristotelian 
Aesthetics” in 1924. He was impressed by the creation of 
some non-Euclidean geometries and thought that he might 
go ahead and devise a non-Aristotelian aesthetics by 
replacing the most restrictive Aristotelian concept with 
an unexpected one. Although the idea of force supplants 
the classical notion of beauty at the outset, Aristotelian 
emphasis on sensibility remains intact and turns Campos’ 
project into the outline of an aesthetic theory which 
seems to be both non-Aristotelian and Aristotelian at the 
same time. Taking the cue from this remarkable attempt, I 
would like to discuss the works of two philosophers, Graham 
Harman (b. 1968) and Hakan Yücefer (b. 1980), who, just 
like Campos, experiment with the Aristotelian framework, by 
removing one major Aristotelian constraint, while sticking 
to, or even aggrandizing some others. American philosopher 
Graham Harman is well-known to be the founder of Object-
Oriented Ontology, which is based on an aesthetically 
motivated fourfold model. Claiming that aesthetics is the 
first philosophy, and not metaphysics or ethics, Harman puts 
forward a renewed concept of object, encompassing every 
single entity, thereby re-enacting Aristotelian attention 
to singular, discrete things. However, unlike Aristotle, he 
does not limit human knowledge to generic information and 
tries to demonstrate that there are cognitive capabilities 
which present us with the opportunity for an indirect 
access to real entities. For Harman, such access is bound 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

149

to be aesthetic in nature. On the other hand, Turkish 
philosopher Hakan Yücefer, an expert on Aristotle and 
modern French philosophy, in a remarkable essay entitled 
“Like Celestial Bodies Thrust Out of Orbit: Aristotle, 
the Supralunary Universe and Art” (2021), takes issue 
with the bipartite structure of Aristotle’s finite universe 
and asserts, in a speculative thought experiment, that we 
perceive art objects just like Aristotle sees supralunary, 
heavenly bodies. Remembering that the title of one of the 
most beautiful philosophical essays Harman has written is 
“Rogue Planets” (2011), where he draws an analogy between 
the status of real objects and that of planets which 
are “thrust out of orbits,” we realize that Aristotelian 
sensibility does not lose any of its zest, and keeps 
forcing contemporary thinkers to take it into account, 
even though ways which are non-Aristotelian.  



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

150

Kant Ve Hegel Estetiği: Sanatın Estetik 
Rejiminde Güzellik Ve Yücelikte Etik Politika

Hakan Daloğlu 
Çanakkale Onsekiz Mart Üniversitesi, Türkiye

hakanpainter@hotmail.com

Etik, en yüce olanı: Mutluluk, özgürlük ve iyilik 
kavramlarını niteler. Immanuel Kant’a göre zihnin 
faaliyetinden doğan özgürlük ve paralelindeki özgür seçim 
kapasitesi, mutluluk ve iyilikle birlikte insan olmanın 
özünü karakterize eder. Özgürlük, duyarlı bir varlığın 
iradesini kullanma gücüdür ve bu nosyon, XIX. yüzyıldan 
itibaren modern toplumda sanatın algılanması, hissedilmesi 
ve yorumlanmasına ilişkin- Kant’ın Aydınlanma görüşleriyle 
örtüşen estetik bir rejimin etik-politik ifadesidir. Ancak 
özgürlük, Kant’a göre bireyde arzu temelinde değil, belirli 
kurallar altında kısıtlanması gereken -kısıtlanmadığı ve 
akılla belirlenmiş bir tutarlılık yasası olmadığı takdirde en 
korkunç edimdir- etik iradenin belirmesidir. Aklı, istençli-
ruhsal eylemlerinin temeline oturtmuş bireyin, özgür olarak 
yaptığı üretime sanat adını verdiğimize göre; Kant, doğa 
yasaları ile sanat ve estetik yargılarını yapma alanı / 
virtus operativa, etik ve ahlakın gerçekleştirilmesine 
imkân kılabilecek bir uzlaşma olasılığı olarak görmektedir. 
Çünkü Kant, güzellik ilkesinin anlama yetisi ile imgelemin 
özgür ilişkisi olduğu sonucunu çıkarmaktadır. Her şeyden 
önce Kant’ta güzel ve yüce, soylu olandır ve iyilikten ayrı 
olarak değerlendirildiğinde güzelin; isteğin / vita activa 
değil, daima anlamaya dair seyretmenin / vita contemplativa 
nesnesi olduğunu imler. Kant’ın nihai amacı I.Kritik: 
Doğa dünyası, II. Kritik: Özgürlük-Ahlak-Etik alanı, III. 
Kritikte reflektif Yargı Gücünü; -yasa koymak bakımından 
birbirine değmeyen- bu iki alanı temas ettirecektir. 
Böylelikle Kant’a göre Beğeninin Kritiği / Geschmach olarak 
nitelediği Yargı Yetisinin Eleştirisi’nde bu üç kritiğin 
bir bütünlük arz etmesi gerçekleşmiş olacaktır.

 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

151

Bildiri, bu kritik bütünlüğün amacını; estetik 
tecrübenin doğa ve özgürlük bakımından beğeni yargısıyla 
etik-politik olanın ilintisini bir arada belirlemeye 
çalışacaktır. Gerçekten de kritik projesinin sistematik 
birliğini görmek açısından Kant’ın akılcı bir düşünce 
gelişimi için Yargı Yetisinin Eleştirisi’nde Saf 
Aklın Eleştirisi ve Pratik Aklın Eleştirisi arasındaki 
bağlantıları, -estetik ve teleolojik yargıları- 
birleştirdiğini söyleyebiliriz ki bu bakımdan güzel ve 
yüce kavramları etik ve estetiğin kesişen uğrağıdır. Georg 
W. Friedrich Hegel’de çalışmalarında Kant’ın ardından 
güzellik ve yüceliği etik bakımdan değerlendirmiştir. 
Estetik ve etik yazılarında Moralitat ve Sittlichkeit, 
ahlakilik anlamındadır ve ilki moralitat; öznel-kişisel 
vicdanilik olarak ahlakiliktir; ikincisi Sittlichkeit; 
nesnel ve toplumsal etik hayatı, geleneğe ve kurumlara göre 
aklî-sorumluluk biçiminde yaşamayı nitelemektedir. Onun 
Tarih Felsefesi Üzerine Dersler’inde “Güzel Bireyliğin 
Biçimlendirimleri” adlı bölümde sanat kavramının Antik 
dünyadaki yerini en geniş anlamda irdeleyerek; sanatın, 
bireyin ahlaksal; toplumunsa genel-etik gelişimde tinsel 
bir işlevi olduğunu belirlemektedir. Tragedyalarda trajik 
figürler: Akhilleus, Antigone, Kral Oidipus, Macbeth, 
Hamlet ve Kral Lear’da olduğu gibi Tanrılık yalnızca 
birer imajdır ve ahlaksal iradeleri daima ağır basmıştır. 
Dolayısıyla Aristoteles’in Tragedya Kuramı / Katharsis: 
Trajik olanın izleyiciye verdiği haz ve acıma, ızdırap 
ve korku duyguları, Hegel estetiğinin de etik karakterini 
belirlemektedir. Sonuçta antik tragedyalardan ve modern 
çağı hazırlayan düşünürlerin tarihsel metinleri üzerinden 
etik-estetik değerler üreten Kant ve Hegel, estetik hazzın 
güzelden duyulan bir beğeni olmayıp, Yüce / das Erhabene 
karşısında duyulan bir etki ve haz olduğunu saptarlar. 
Çünkü tragedya güzelden daha çok yüceyle ilgilidir ve tam 
da bu bakımdan Yüce’nin uyandırdığı hazda etik özellikler 
daha ağır basmaktadır. Bilhassa Hegel’de insanın Tin’e 
ulaşmasında tragedyanın moral-etik yanının önemi sıklıkla 
vurgulanır. Özetle bildiride Kant ve Hegel’in -Antik 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

152

dünyada olduğu gibi- çalışmalarının temeline insan olma 
değerini koymakla, kendi modern sanat teorilerinde etik-
estetik olanı bir arada düşünerek, sanat eserine bir araç 
olarak değil; amaç olarak baktıkları tanıtlanmış oldu.



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

153

Antik Yunan’da Doğa (Phûsis) Anlayışı 
Çerçevesinde Tragedya Ve Ölüm

Hakan Güney
Türkiye 

guneyhakan.g@gmail.com

Bu çalışma Antik Yunan düşüncesinde phûsis (doğa) 
kavramının, ölüm ve tragedya ile ilişkisini felsefî 
bağlamda incelemeyi amaçlamaktadır. Ölüm, doğaya ait 
bir olgu olarak; tragedya ise doğaya ait bir olgu olarak 
ölümün anlamlandırılma çabasına yönelik bir değer alanının 
açılmasına imkân veren yapısı itibariyle önem teşkil 
etmektedir. Antik Yunan’da doğa (phûsis) anlayışı ise 
kendisinde bulunmayan ve aşılması gereken bir değer alanının 
yaratılmasından ziyade değer alanı üzerinden dolayıma 
sokulması suretiyle anlamlılık boyutuna kavuşabileceği 
bir nitelik arz eder. Ayrıca Antik Yunan’da phûsis yaşamın 
kendiliğinden açığa çıkışı olarak doğma, büyüme, gelişme 
ve yok olma sürecini imler. Bu anlamları ile paralel olarak 
hem bir energeia hem de karşıtlıkları ihtiva etmektedir. 
Bu karşıtlıklar içerisinde en önemli olan kavram çifti ise 
yaşam ve ölümdür. Karşıtlıkların bir arada düşünülmesi, 
phûsisin bir denge ve düzen durumuna işaret etmekle birlikte 
gerilimi de açığa çıkarmaktadır. Bu gerilim, phûsis olarak 
doğanın anlaşılmasında olduğu kadar değer alanı olarak 
somutlaşan tragedyada mevcuttur. Çünkü oluş anlamındaki 
phûsis erişilen hal ya da yapı anlamındaki phûsise giden 
yol olduğu için phûsisin kaçınılmazlığında ateşin yakması, 
suyun akması gibi bir şeyin doğası ne ise o olur. İnsan 
da phûsis varlığı olarak gerilimin açığa çıktığı yaşam ve 
ölüm dengesinde ölümlü olması üzerinden karakterize olur. 
Ölümlü olma bir doğa yasası olarak tragedyada belirgin bir 
motiftir ve phûsis, tragedyanın görünmeyen öznesi olarak 
karşımıza çıkar. Dolayısıyla tragedya, phûsisin insana 
yazdığı sonu, insanın buna karşı çıkışını ve bu çıkışın 
sonuçlarını gösterir. Tragedya, insanın bu doğal ve kozmik 
düzene karşı geldiğinde ne olduğunu – yani doğanın yasasına 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

154

karşı gelenin trajedisini – anlatır. Tragedyada kahraman, 
kendi doğasıyla (phûsis), Tanrısal düzenle ya da yazgısıyla 
çatışma halindedir ve bu bir gerilim yaratır. Bu anlamda 
kahramanın phûsis ile uyumsuzluğunu veya sınırların 
zorlanmasını trajedi formunda görmemiz, trajedinin 
phûsisin bozulduğu, tersine döndüğü, doğal düzenin krize 
girdiği anları temsil ettiğini düşünmemize olanak verir. 
Ancak tragedyanın özü, phûsise aykırı olarak davranmanın 
sonucunda açığa çıkan kaçınılmaz son ile karakterize olur. 
Sonuç olarak insanın ölümlü olma bilinci, tragedyanın açığa 
çıkışına öncel olduğu için ölümü anlamlandırma üzerinden 
açığa çıkan tinsellik, dolaylı olarak doğayı bir zemin olarak 
almak durumundadır. Eğer doğaya ait bir olgu olarak ölümlü 
bir varlık isek ve tinsellik doğa üzerinden anlaşılmaya 
çalışılıyor ve tragedya da bu noktada açığa çıkıyorsa, 
doğanın tinselliği vurgusu tragedyayı ölüm üzerinden 
anlamamıza imkân verir. Antik Yunan tragedyası, doğanın, 
varlığın, yasaların, sınırların ve dönüşümün sahnelenmesi 
olarak phûsisin sanat üzerinden simgesel bir görünümüdür. 
Bu doğrultuda bu çalışma boyunca Antik Yunan felsefesi ve 
tragedya metinleri arasındaki kavramsal bağıntı, phûsis ve 
ölüm üzerinden ilişkisel olarak ele alınacak olup felsefe 
ve tragedya özelinde sanatın birbirleri üzerindeki düşünsel 
etkisi analiz edilecektir.



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

155

Manzara Sineması Ve Antroposen

Hasan Cem Çal
Kadir Has Üniversitesi, Türkiye

h.ce.cal@gmail.com

Manzara sineması (landscape cinema) sinemanın 
başlangıcından beri var olan, hatta ilksel sinema olduğu 
söylenebilecek bir sinema. Basit bir tanımla, manzara 
sineması, yalnızca çeşitli manzaranın kayda alındığı ve 
birbiriyle ilişkilendirildiği, genel itibarıyla hareketsiz 
ve görece uzun planlardan oluşan bir filme/film yapım şekline 
işaret eder. Bu tanıma göre manzara, filmin temel ve yegâne 
öğesidir ve film kamerası kayda girdiği andan itibaren 
görünür bir hâl alan zaman-mekân üstünden iş görür. Zaten 
manzara sinemasının ilksel sinema addedilebilme nedeni de 
budur, zira film kamerası her şeyden önce bir manzarayı 
kayda alır. Bu açıdan bakıldığında, manzara sinemasının 
sinemanın her bir döneminde varlık gösterdiği söylenebilir; 
ama bir yandan da söylenebilecek şey, manzara sinemasının 
göründüğü hâliyle dünyayı kayda aldığıdır. Ve görünür 
dünyanın görünme şeklini, öyleyse duyulma şeklini, diğer 
bir deyişle estetiğini dışavurduğudur. Örneğin, sinemanın 
başlangıcında, Lumière kardeşlerin ürettiği manzara sineması 
örneklerinde (mesela Swimming in the Sea), manzara daha 
ziyade natüralisttir. Sonrasında, Joris Ivens’in Rain’i 
ve benzeri filmlerle birlikte, sembolik bir niteliği haiz 
olur. Robert Flaherty gibi bir yönetmen, diğer taraftan, 
manzarayı antropolojik niteliklerle donatır ve insanın 
yaşayış tarzlarını manzaralar üstünden anlatısallaştırır 
(Industrial Britain ve The Land). James Benning ise, son 
olarak, Deseret adlı filmiyle başlayarak, külliyatında 
manzarayı tarihî/siyasal bir nesne olarak konumlar. Tüm bu 
örneklerde değişim gösteren, basitçe, manzara sinemasının 
estetiğidir; ama ayrıca, manzara sineması yalnızca dünyayı 
görünür kıldığı oranda, dünyanın görünme şeklidir. 
Dolayısıyla, manzara sineması aracılığıyla dünden bugüne 
değişen şey, biraz da dünyanın görünüşü ve bu görünüşün 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

156

gösterilme şeklidir; yani dünyanın duyumsanışıdır. 
“Bugünün manzara sineması ne tür bir manzarayı, nasıl 
bir dünyayı yansıtıyor?” diye sorduğumuzda ise aldığımız 
cevap, tek kelimeyle “antroposen”dir. İnsan eliyle 
tahribata uğratılmış, insandan arındırılmış mekânlar, 
bu filmlerin içeriğini, dolayısıyla günümüz manzara 
sinemasının estetiğini tanımlar. Bu filmlerdeki manzara, 
artık doğal bir görüngü değil insan yapımı bir görüngüdür 
ve manzaranın estetik niteliğindeki köklü bir değişimi 
yansıtır. Bu bildiride, Anthropocene: The Human  Epoch, 
Manufactured  Landscapes ve benzeri örnekleri üstünden, 
antroposenik manzara sinemasının estetiği ve bu estetiğin 
içerimleri irdelenecek.



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

157

Heritage, Nostalgia, And Narratives Of Belonging

Dascalu Ileana 
University of Bucharest, Romania 
ileana.dascalu@filosofie.unibuc.ro

As a mediator between past and present, cultural 
heritage has often attracted expressions of nostalgia. The 
need to revisit greatness and beauty, mixed with those of 
belonging and making sense of the world have been accompanied 
by volatile emotional expressions: feelings of loss, of 
an irretrievable distance, of an imposed exile into the 
banality of the present, complemented by a compensatory 
aesthetics. As a result, cultural heritage has been used 
to legitimize symbolic lineages and narratives of national 
identities promising to recapture some of that past. Inside 
the cauldron of “restorative nostalgia”, symbols of the 
“home and homeland” are reconstructed, gaps in the memory 
are filled, “in an attempt to conquer and spatialize time.” 
The second kind, “reflective nostalgia”, is apparently more 
modest in aim: it “cherishes shattered fragments of memory 
and temporalizes space.” (Boym 2001, 49)

In this presentation I propose to apply Boym’s 
distinction to the two conceptual categories characterizing 
cultural heritage in the terminology of UNESCO. I will 
argue that there is, to a great extent, an affinity between 
restorative nostalgia and tangible heritage, and, on the 
other hand, between reflective nostalgia and intangible 
heritage. There is also a dynamic at play: whereas the 
first pair of concepts has been associated with large-scale 
identity construction projects, involving authority and 
hierarchy in terms of expertise and values, the second seems 
to be more open to community-validation and subjective 
experiences. With the introduction of intangible cultural 
heritage as a new conceptual category in the UNESCO system, 
the focus has shifted more on the living nature of heritage. 
Unlike Roman ruins which evoked the nostalgia of British 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

158

romantics, intangible heritage is everyone’s heritage or 
can be made into being so. It has associated practical aims, 
such as building resilient, self-sustainable communities, 
as the sense of belonging needs cohesion, equity and well-
being.  In the end, the question for reflection remains 
whether intangible heritage, a light and pleasant vehicle 
for transporting the past into the future, re-signifies 
nostalgia.

Svetlana Boym.2001. The Future of Nostalgia. New York: Basic Books 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

159

Duyusal Bütünlüğün Hacimlerinden Görsel 
Algının Yüzeylerine: Türkiye’deki Barınma 

Mimarisinin Değişimi Üzerine 
Estetik Bir Okuma

İlkyaz Samur Avcı & Kemal Reha Kavas 
Akdeniz Üniversitesi, Türkiye
ilkyazsamuravci@akdeniz.edu.tr

Tarih boyunca farklı toplumlarda temel işlevsel 
ihtiyaçları karşılamak üzere oluşan geleneksel barınma 
mekânları çevreyle kurulan estetik bir ilişkinin 
ifadeleridir. Bu mekânlar, kendi yaşam alanını elleriyle 
inşa eden kullanıcı ve çevre arasındaki iletişimin ve 
kültürün taşıyıcısı olarak meydana gelir. Endüstri 
toplumunun dayattığı yaşam ve üretim dinamikleri sonucunda 
ise insan-çevre bütünlüğü parçalanır; kullanıcı çevreden 
bağımsız tekil bir varlık olarak çevresini tahakküm altına 
almayı hedefler. Kent merkezlerinde artan nüfus baskısı ve 
barınma ihtiyacı ile konutun anonim kullanıcıya yönelik 
olarak seri üretimi ve standardizasyonu meydana gelir. 
Gelenekten uzaklaşılan bu mekân üretim sürecinin sonucunda 
iklim, coğrafya ve kullanıcıya özgü yaşantılar ile bağ 
kuramayan kimliksiz çevreler oluşmaya başlar. Bu kırılım, 
geleneksel toplumlara içkin olan çevre-yaşam ilişkisinin 
mümkün kıldığı bütünlüklü estetik algıda köklü bir 
dönüşüme yol açar. Nihayetinde, mevcut piyasa ekonomisi ve 
inşaat sektörü koşullarının etkisi ile estetik, günümüz 
Türkiye’sinin baskın konut stoğunda ancak yüzeylerin 
görselliğine indirgenen bir konu haline gelmiştir.

Ülkemizde anonim kullanıcı için üretilen en yoğun konut 
tipi olarak apartmanlar ele alındığında, bu yapı tipinde 
hem kent ölçeğinde kütle ve cephe bakımından hem de iç 
mekân ölçeğinde plan şeması, malzeme ve donatı bakımından 
yoğun bir standartlaşma görülür. Tek tipleşen malzeme 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

160

ve tasarım kodlarının sıklıkla kullanımı doğrultusunda 
bedenin deneyimini yok sayan, görme odaklı bir anlayışın 
hâkim olduğu bu süreçte apartman dairelerinin iç mekânları 
benzeşmeye başlamıştır. Kullanıcı nezdinde bu benzerlik, 
bilindik olma halinin verdiği güven ile sıklıkla “içi temiz 
bir daire” olarak ifade edilir. Bahsi geçen “temizlik” 
ifadesi, piyasadaki malzeme yelpazesinin kısıtlılığının 
meydana getirdiği dar bir estetik algıyı ifade etmekte; 
estetiğin kültürle, bağlamla ve bedenle ilişkilenen geniş 
duyumsama alanının dışında kalmaktadır. Bu beğeni ifadesi, 
gündelik hayatta toplum nezdinde estetik algının yüzeylerde 
güzellik ve hijyen düşüncesine indirgendiğini ortaya koyar. 
Bugünün estetik algısı, hacmin ve duyumsamanın konusu 
olmaktan çıkarak yüzeylerin iki boyutluluğunda ve görmenin 
alanında sınırlandırılmıştır.

Barınma yapılarında gelenekten yeni olana giden bu 
süreci estetik algının dönüşümü üzerinden okumak, toplumda 
çevre düşüncesinin değişimini ortaya koyar. Geleneksel 
konut pratiklerinde, bilincinde olunmayan fakat çevre-insan 
arasında hiyerarşik olmayan bir ilişkiselliğin yansıması 
olarak içselleştirilen bir çevre estetiğinden söz etmek 
mümkündür. Buna karşılık, günümüzün barınma anlayışında, 
çevrenin insanın etkileşimde olmaktan ziyade kullanmayı 
tercih ettiği dışsal bir varlık olarak konumlandırılması 
sebebiyle estetik algının varlık bulabileceği bedensel 
duyumsama alanından söz edilememektedir. Bu anlayış, bir 
tartışma alanı olarak çevre estetiğinin de zeminini yok 
eder. Mekânın ve bedenin çevreden yalıtılması; insan ve 
insan olmayan her şeyin ilişkisini kapsayan bütüncül bir 
çevre anlayışının önünde durmaktadır. Günümüz barınma 
yapılarının gelenekten uzaklaşma süreci; estetiğin bedenden 
göze, üç boyuttan iki boyuta, çok duyulu algıdan hijyen 
talebine indirgenen dönüşümünü ortaya koyar.



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

161

Public Art, Historical Representation And The 
Transformation Of Public Sphere: The Case Of

Atatürk Boulevard In Ankara

Işıl Kazaz

Politics and architecture are intertwined in a complex 
relationship. The connection between power and architectural 
practice plays a determining role in how cities are 
designed and in which actors have a say in the urban space. 
In Türkiye, local governments have often intervened in 
urban space as direct representatives of political power; 
however, at certain times, they have assumed a counter-
public character and operated beyond the boundaries defined 
by the hegemonic sphere—particularly after the 1970s, when 
central and local governments came to be run by different 
political parties for the first time in Türkiye’s history. 
Following the proclamation of the Republic, the capital 
city Ankara was approached as the spatial embodiment of 
the founding principles of the republican revolution, and 
public art (mostly monuments) became a significant component 
of this organization. Throughout the twentieth century, 
the hegemonic public sphere has been reshaped through 
struggles initiated by various counter-publics seeking to 
be part of that very sphere. Visibility and representation 
within urban space constitute an inseparable part of this 
struggle and inherently generate a demand for influence 
over the transformation of space. Therefore, the dynamics 
between political power and public space are decisive in 
the mechanisms of decision-making and aesthetic judgment 
that enables the articulation of public art within the 
urban fabric. In this context, monuments function not 
only as aesthetic objects but also as tools of historical 
representation, often embodying a selective memory shaped 
by dominant ideologies. The demand for representation 
cannot be separated from the aesthetics of the city. The 
artworks placed along Atatürk Boulevard in Ankara since the 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

162

1970s reflect the processes in which this relationship has 
become more clearly articulated. These works also reveal how 
public art becomes a site of contestation over historical 
narratives, raising ethical questions about whose history 
is represented, and how. By the 1990s, with the involvement 
of civil society organizations such as SANART it became 
possible to speak of efforts to establish a limited but 
relatively democratic public sphere capable of exerting 
influence over public space. This study will examine the 
relationship between public sphere and public art through a 
selection of public artworks, with a particular focus on the 
aesthetics and politics of historical representation.



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

163

Dijital Mekanlarda Yürüyüşler

Kadir Kayserilioğlu 
İzmir Ekonomi Üniversitesi, Türkiye

kkayserilioglu@gmail.com

Yürümek her ne kadar her insanın aşina olduğu bireysel 
bir eylem olarak bilinse de, rotasız ve amaçsız yürüyüşler 
uzun süredir kültürel alanların bir unsuru olarak kabul 
edilmektedir. 17. yüzyıl öncesi Batı resimlerinde, kendi 
bahçelerinde yürüyüşe çıkan soylulara sıkça rastlanır. Bu 
dönemde bahçeler, peyzaj mimarlığının bir ürünü olarak 
özel bir anlam kazanmıştır. Bahçeler, kentin denetimli 
yapısından uzak yürüyüş alanları olarak tasarlanmış, ancak 
aynı zamanda doğanın tehlikelerinden arındırılmış özel 
alanlar olarak inşa edilmiştir. 

Yürüyüşün kültürel değeri sadece soylulara ait bir 
ayrıcalık olarak kalmamıştır. Zamanla sanatın ve politikanın 
bir aracı, değeri ve yöntemi haline gelmiştir. Özellikle 
kentsel yürüyüşler sanat ve politika alanlarında önemli bir 
yer edinmiştir. Charles Baudelaire’den Sürrealist avangart 
sanatçılara ve Sitüasyonist Enternasyonal hareketine kadar 
yürüyüş eylemi, tekrar tekrar bir sanat ve direniş biçimi 
olarak yüceltilmiştir. Rebecca Solnit, “kaybolmak” (lost) 
kelimesinin, orduların dağılması anlamına gelen Norveççe 
“los” kelimesinden geldiğini söyler. Kaybolmuşluk hâlinin 
antimilitarist bir duruma yakınlığı düşünüldüğünde, 
sanatçıların amaçsız yürüyüşleri bir direniş yöntemi olarak 
benimsemeleri şaşırtıcı değildir.

Peki, post-dijital medya çağında sanal mekânlarda 
yürümek ne anlama geliyor? Video oyunlarında ve sosyal 
medyada amaçsızca dolaştığımızda aslında ne yapıyoruz? 
Artık popüler olmayan bir çevrimiçi oyunun boş haritalarında 
dolaşırken ya da YouTube’da eski videolar arasında 
kaybolduğumuzda ne deneyimliyoruz? Bu mekânların arşivsel 
değeri nedir ve bize ne öğretebilirler? Bu sunum, bu 
sorulara yanıt vermek üzere tasarlanmıştır.



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

164

Artistic Values and Market Dynamics: A Case for 
the Autonomy of Art

Kerem Eksen 
Istanbul Technical University, Türkiye

 eksen@itu.edu.tr

This paper, consist of a discussion on the classical 
idea of the “autonomy of art” and its critique throughout 
the 20th & 21st centuries. Following a brief overview of the 
modern (more specifically 18th & 19th century) understanding of 
art as an independent sphere of practices and institutions 
with its own set of “intrinsic” aesthetic values, I will 
make a quick excursion into the history of 20th century 
art, which is often characterized by a critical and even 
subversive attitude towards the previously dominant notion 
of artistic autonomy. Based on Peter Bürger’s seminal 
analysis of the historical avant-garde (most notably Dada), 
I will underline certain key aspects and long-term effects 
of this “anti-autonomy” attitude, exemplified by numerous 
artists and groups, arguably including AI artists.

After this historical introduction, where some of 
the positive aspects of this critical stance will be 
emphasized, I will turn my focus to a more detailed analysis 
of its real and potential shortcomings and risks in the 
contemporary context. This major part will consist of a 
re-contextualization of some central ideas that Alasdair 
C. MacIntyre articulated in his magnum opus After Virtue. 
My initial proposition here will be that MacIntyre’s 
original conception of “practice” may prove very useful in 
analysing the contemporary “post-avant-garde” art scene, 
where artistic outputs are often evaluated without any 
central reference to historically established sets of 
norms and criteria. I will proceed by first giving a brief 
account of MacIntyre’s notion of practice understood as “a 
socially established cooperative human activity” with its 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

165

own internal values and standards. As expected, MacIntyre’s 
examples for practice include arts (as well as sciences, 
various types of games, politics and so on) and more 
specifically fine arts (in the classical sense), with their 
own proper values and standards. My subsequent point will 
be that a possible consequence of the anti-autonomy stance 
towards art has been the liquidation of this understanding 
of art as an established collective practice with its own 
internal (i.e. “artistic”) values.

 
Following this, I will proceed to my final argument: 

Even though, from an anti-autonomy perspective, one may 
have some good reasons to welcome the erosion of any notion 
of art as “practice,” a crucial aspect of MacIntyre’s more 
general political argument in After Virtue hints towards a 
serious risk haunting the contemporary artworld. A central 
problem with the market-dominated liberal system, the 
argument goes, is the constant erosion of various fields of 
“practice” through the replacement of core internal values 
with external ones (most often those related to market 
dynamics). I will argue that this general problem applies 
to arts in a very specific way, and that the disappearance of 
autonomy (and the erosion of the internal values that this 
process causes) may often be facilitating the colonization 
of the artworld by market forces. 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

166

The Raft Of Medusa: Horrifying Aesthetics, 
Navigating In The Seas Of The Romantic And 

Contemporary Political Nightmares

Konstantinos Moraitis 
National Technical University of Athens, Greece

mor@arsisarc.gr

In 1818, Théodore Géricault presented at the Salon 
in Paris his painting under the title The Raft of Medusa. 
A scandalous painting in reference to the shipwreck in 
the Mediterranean of a French navy frigate, the Medusa, 
wherefrom only ten sailors survived on a raft, having 
to resort to cannibalism to stay alive. We could insist 
on the denotational references of the depiction, on the 
denotational description of the castaways trying to come in 
contact with a possible rescue vessel–or we could insist on 
the romantic halo of Géricault’s interest in the breakdown 
of the triumphal classical aesthetics, of the promises of 
Reason as pronounced by the 18th-century Enlightenment. The 
hope for a better social and political future was sunk in 
the traumatic experience of the French ‘Empire de Terreur’ 
or the successive, devastating Napoleonic Wars. Political 
promises continued to be addressed to the populations 
of the world; nevertheless, the traumatic storms of the 
military confrontations did not stop tormenting reality and 
implanting horrifying aesthetics in cultural and political 
symbolism. Modernism, surely, tried to offer an optimistic 
vision to culture. Futurism and constructivism offered a 
positive movement to the future, ‘running’ together with 
Umberto Boccioni’s Unique Forms of Continuity in Space 
or climbing up towards a promising vision on Vladimir 
Tatlin’s Tower. Nevertheless, two successive world wars 
came, and Guernica destroyed the integrity of the image 
presented, pronouncing a pictorial scream. It was during 
the same historic period that Salvador Dalí deformed the 
human body in his Premonition of Civil War, in a painting 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

167

that always reminds me of the disarticulated, figuratively 
‘cannibalized’ body members used by Géricault as formal 
inspiration for his Raft of Medusa.

	 The two World Wars finished, and hopes arose again 
for a better, peaceful world to come. Alas, the Indochina 
War took place, as did the Korean War and the Vietnam War 
as well… We have nearly accepted that Civilization is 
always followed by its Discontents, and thus we may nearly 
accept as normality the contemporary wars and even the 
possibility of a nuclear confrontation. We nearly accept 
as normality the hecatombs of the immigrants and refugees 
drowned in the Mediterranean, trying to reach a better way 
of life. Again, the Mediterranean Sea, as in Géricault’s 
depiction, again the liquid birthplace of civilizations 
violently transformed into the burial place of our human 
integrity. We continue to navigate in the seas of romantic 
political nightmares, projecting their dark narratives as 
a central part of our contemporary literature, filmic art, 
and artistic imagination. Poetry could not stay intact 
after the Second World War atrocities, Theodor Adorno 
commented. It does exist, but in many ways, it may result, 
as art in general, in a desperate expressive response. 

An anti-slavery painting?
Géricault’s work was unusual in that it depicted anonymous 
castaways in a style generally reserved for ancient heroes. 
The figures resemble idealized nude studies, depicted 
according to the norms of classical beauty. The pyramid of 
bodies draws the eye upwards to the figure waving a cloth: 
the fact that he is dark-skinned was significant in the 
early 19th century when the abolition of slavery was a 
burning issue.



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

168

Anti-Diyalektik İmgeler Olarak Alt-Right Mem 
Estetiği 

Koray Kırmızısakal 
Üsküdar Üniversitesi, Türkiye 
koraykirmizisakal@gmail.com

Bu sunum, dijital kültürün belirleyici görsel 
formlarından biri olan memleri; estetik, ideoloji ve 
tarihsel bilinç ekseninde yeniden düşünmeyi amaçlamaktadır. 
Memler yalnızca mizahi ya da viral içerikler değil, siber 
uzamda dolaşıma giren, bilince tortu hâlinde yerleşen ve 
ideolojik işlevler üstlenen imgeler olarak ele alınmaktadır. 
Bu bağlamda memler, özgün ya da özsel bir içeriğe sahip 
olmayan; bağlamsızlıkları sayesinde her türlü anlam 
dizgesine uyarlanabilen boş gösterenlerdir. Bu yapısal 
boşluk, onları özellikle Alt-Right gibi sağcı hareketlerin 
propaganda aygıtı hâline getirmiştir.

Sunum, memlerin Walter Benjamin’in “diyalektik imge” 
kavramının karşıtı olarak işlediğini ileri sürmektedir. 
Diyalektik imge, temelde Sergei Eisenstein’ın diyalektik 
kurgu anlayışına benzer şekilde işler. Bu kurgu tekniği, 
iki ilişkisiz görüntünün birbiri üzerine bindirilerek 
yeni, üçüncü bir anlam yaratılmasına dayanır. Benjamin için 
diyalektik imge, geçmişin henüz gerçekleşmemiş vaatlerini 
şimdiyle ilişkilendirerek, tarihsel sürekliliği kesintiye 
uğratma ve devrimci bir bilinç yaratma potansiyeline 
sahiptir. Bir bakıma, Tarih Meleği’nin rolünü üstlenir: 
geçmişin gerçekleşmemiş, vaat edilmiş düşlerini devrimci 
bir itkide yoğunlaştırmaya çalışır. Diyalektik imgede 
geçmiş, şimdinin içerisine ani bir biçimde fışkırır; 
Benjaminci ifadeyle, geçmiş “kaplan sıçrayışıyla” şimdiye 
nüfuz ederek onu dönüştürür.

Buna karşılık Alt-Right memleri, diyalektik bir gerilim 
taşımaz; yalnızca şimdinin tek boyutlu propagandasını 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

169

yeniden üretir. İki ilişkisiz bağlamın rastlantısal ve 
eğreti biçimde birleştirilmesiyle oluşan bu imgeler, 
tahripkâr ya da ironik bir tavır takınıyor gibi görünseler 
de, esasen o âna özgü kısa erimli duygusal yatırımlara 
dayanırlar. Bu yönüyle Alt-Right mem estetiği, Benjamin’in 
faşizmi “siyasetin estetize edilmesi” olarak tanımladığı 
durumu günümüz dijital görsel rejimlerine taşır. Estetik 
biçim, politik içeriğin yerine geçerken; imgeler üzerinden 
yürütülen ideolojik özdeşleşme, eleştirel mesafeyi 
imkânsızlaştırır. Böylece memler, Alt-Right örneğinde 
olduğu gibi, tarihsel bir bilinç üretmek yerine, ırkçı, 
cinsiyetçi ve beyaz üstünlükçü bir bilinç üretimini 
hızlandıran anti-diyalektik imgeler hâline gelir.

Bu sunum, Alt-Right’ın estetik stratejilerini 
Benjaminci kavramlar aracılığıyla analiz ederek, dijital 
görsellik ile ideolojik yeniden üretim arasındaki ilişkiye 
eleştirel bir perspektiften yaklaşan teorik bir çalışma 
olacaktır.



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

170

Restaging Digital Archives and the 
Spatiotemporalities of Digital Culture: On the 

Work of Natalie Bookchin, Cory Arcangel 
and Refik Anadol 

Lewis Keir Johnson 
Bahçeşehir University, Türkiye 

lewiskjohnson@gmail.com

This paper will offer a critical exposition of 
different modes of the restaging of digital archives in 
recent digital art. In drawing attention to such restagings 
as more and less provocative of an understanding of the 
regulated framing of the spaces of the storage of digital 
images, the paper will consider in what ways the out-of-
view character of the stored digital image brings with it, 
through these restagings, senses of other spaces as such. 
In so doing, I will be exploring how such senses convoke 
an experience of temporality along with indicators of the 
historicity of the forms of digital culture.

Thus, the paper will consider notable cases of the 
editing of sampled internet sites by artists Natalie 
Bookchin and Cory Arcangel, in particular where the 
meanings of the spaces of the restaging of these samples 
are brought into question: where gallery space evokes 
spaces of cinematic projection, spaces of gaming, lo-
fi web design, or streaming and social media apps, and, 
sometimes, vice versa. Looking back to Bookchin’s powerful 
Mass Ornament (2009), contrasting digital archiving and 
streaming with cinema, but running into tensions over 
rights of use, I will suggest a trajectory of her work that 
re-explores archiving and its terms of access, with the 
original footage of interviews with the homeless edited 
into Long Story Short (2016) and the more recent use in 
the evocative installation Ghost Games (2021) of footage 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

171

related to Covid-19 quarantine, found, made, but also 
received through public call.

Arcangel’s career also suggests a move from the 
virtuoso editing of stored digital images, with the hacked 
CGI of the Nintendo Super Mario game cartridge restaged 
in gallery spaces from around 2002, or the compositing 
of footage of domestic cats on keyboards into a version 
of Schoenberg’s atonal Drei Klaveirstücke, op.11 (2011). 
More recently, Arcangel’s Let’s Play Majerus G3 (2024) has 
streamed footage of the work of recovering files from an 
out-of-date Apple computer used by deceased German artist 
Michel Majerus, and reconstructing his use of digital 
drafting for his studio work, uncovering ‘mixed reality’ 
tendencies in early digital art. In so doing, as with 
Bookchin’s work, Arcangel enables a rediscovery of senses 
of space recorded in particular digital images in relation 
to an experience of their reframing. 

The work for which Refik Anadol has recently become 
best known, by contrast, appears to spectacularise the 
digital archives held by notable institutions, whether 
this be that of the Museum of Modern Art in New York City 
or the Ministry of Culture and Tourism of the Republic of 
Türkiye. The dramatic staging of the automated animations 
of the passage from one archived image to another produces 
what Anadol claims is a sort of staging of AI ‘dreaming’ or 
‘hallucinating’ the intertext of these archives. Reviewing 
some critical terminology associated with Situationism 
and the criticism of spectacular culture in relation to 
digital visual culture, I shall be asking, though, whether 
these notable AI-enabled installations enable us to think 
about these archives, the terms of their organisation and 
regulated use, or whether, in insisting on visibility, they 
obscure the out-of-view character of the stored digital 
image, tending instead to promote generalised notions of 
dynamism and mutability in line with the interests of the 
powerful institutions that accommodate them.



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

172

Aestheticizing Heritage: Sensory Engagement And 
Spiritual Tourism At Arkaim Museum-Reserve

Marina Zagidullina 
Chelyabinsk State University, Russia 

mvzagidullina@yandex.ru

Acknowledgments: The study was funded by a grant from the 
Russian Science Foundation (with the Chelyabinsk Region) 
No 23-18-20098, https://rscf.ru/en/project/23-18-20098/

Introduction

The Chelyabinsk State Historical and Archaeological Museum-
Reserve “Arkaim” is a contested heritage site (Rotherham 
2019), embodying dual narratives: as a scientifically 
significant Bronze Age settlement (21st–18th centuries BC) 
and as a spiritual “place of power” or the “navel of 
the Earth” (Zdanovich 1999). These interpretations shape 
distinct tourist practices – from guided historical tours 
to embodied rituals such as sunrise viewing, meditation, 
river bathing, and sound immersion. This paper explores how 
aesthetic and sensory experiences influence contemporary 
heritage consumption and argues for their integration into 
museum interpretation strategies.

Methods

We conducted mixed-method field research during the 2023 
and 2024 tourist seasons. Surveys (N=443 in 2023; N=483 
in 2024) captured visitor motivations and expectations. 
Observational rhythmanalysis (Lefebvre 2007 [1992]; Edensor 
2010) traced spatial-temporal patterns of ritualistic 
and aesthetic activities. Data were thematically and 
quantitatively analyzed.



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

173

Results

Survey data show that over 71% of visitors are drawn to 
Arkaim primarily for its spiritual and aesthetic appeal 
rather than its archaeological value. Many engage in 
self-directed, non-institutionalized practices – often 
independent of formal tours. Rhythmanalytic observations 
reveal a strong connection between the natural environment 
and the symbolic meanings attributed to the site, indicating 
that affective and sensory engagement significantly shapes 
cultural memory enactment.

Discussion & Conclusion

The prevalence of spiritual-aesthetic engagement challenges 
traditional museum paradigms centered on cognitive 
transmission of history. We propose that museums integrate 
sensory elements – such as curated soundscapes, seasonal 
rituals, and guided sensory walks – into interpretive 
frameworks. This can enhance emotional connection, broaden 
accessibility, and revitalize management of contested 
sites without compromising scholarly integrity. Arkaim 
exemplifies how pluralistic approaches can be scaled to 
other heritage sites, supporting inclusive and ethically 
grounded representations of history (Smith 2006).

Selected Bibliography:

Edensor, T. (2010). Geographies of rhythm: Nature, place, 
mobilities and bodies. Ashgate. 

Lefebvre, H. (2007). Rhythmanalysis: Space, time, and 
everyday life (S. Elden & G. Moore, Trans.). Continuum. 
(Original work published 1992) 

Rotherham, I. D. (2019). Issues and approaches in 
managing visitors to pagan sacred sites. In M. Griffiths 
& P. Wiltshier (Eds.), Managing religious tourism (pp. 
92–102). CABI. 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

174

Smith, L. (2006). Uses of heritage (1st ed.). Routledge. 
https://doi.org/10.4324/9780203602263 

Zdanovich, D. G. (1999). Arkaim: drevnost’, modern, 
postmodern [Arkaim: Antiquity, Modernity, Postmodernity]. 
In Arkaim: 1987–1997: bibliogr. ukaz. (pp. 8–46). 
Chelyabinsk: Chelyabinskii gosudarstvennyi universitet.



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

175

Doğrusal Perspektifi Kırmak: Orta Çağ’dan Modern 
Sanata Alternatif Hakikat Arayışı 

Maya Mandalinci 
İstanbul Topkapı Üniversitesi, Türkiye 

mayamandalinci@gmail.com

20.yy. başlarında yaşamış önemli bir Rus düşünür 
ve teolog olan Pavel Florenski, Tersten Perspektif adlı 
eserinde, felsefeyi asırlardır meşgul eden sanat-hakikat 
ilişkisini Orta Çağ sanatındaki perspektif kullanımı, 
özellikle de Doğu Ortodoks ikonaları üzerinden inceler. Onun 
yorumuyla Batı sanatını belirleyen doğrusal perspektif, 
temelde, hakikatin yönünü görünüşlere çeviren bir araç 
olarak iş görmektedir. Doğrusal ve tek merkezli perspektif 
(merkezde birleşen kaçış çizgileri), gerçeğin temsiline 
dair, imgelerin rejimine riayet eden bir yorum sunar. 
Bu aslında Platoncu mimesis eleştirisinden beri aşina 
olduğumuz bir sanat tanımıdır: Görünüşlerin cazibesine 
kapılarak onların peşi sıra ilerlemek, hakikati duyusal 
olanda aramak ve onu temsil ederek kendine mal etmek. Fakat 
Orta Çağ Bizans sanatı buna bir istisna oluşturur ve eşyanın 
verili tabiatına, mekânın ve figürlerin görünüşteki ilişki 
yapısına uygunsuz düşen ve yer yer “çocuksu” bir saflığı akla 
getiren çizimler ya da ikonlar üretir: Şekilsiz vücutlar, 
yamuk duran ayaklar, genişleyen açılar, ufukta birleşmeyen 
kenar çizgileri, çarpık mimari öğeler ve bütün kenarları 
aynı anda görülen İncil tasvirleri… Sayısız görsel kuralı 
ihlal etmekten sakınmayan bu Orta Çağ perspektif tekniği 
(ki burada perspektifin teknik kurallarının ortaya henüz 
konmadığı bir zaman dilimine göndermeyle konuştuğumuzu da 
hesaba katalım) genelde sanatsal anlamda bir beceriksizlik 
hali, sanatın gelişim safhasındaki erken bir dönem veya 
dini mesajın önceliği karşısında biçimsel bir ihmal olarak 
okunur. Florenski ise bu alışıldık tarihsel okumayı 
tümüyle terse çevirme niyetindedir. Onun iddiası, tersten 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

176

perspektif tekniğinin, hakikate yönelik görüntülerden 
ziyade iz sürmeye odaklanan alternatif bir bakış açısı 
sunduğudur. Benim bu araştırmadaki amacım, Florenski’nin 
ters perspektife odaklanan bu modern Orta Çağ okumasını 
meşruluğu bakımından sorgulamak ve onu, benzer şekilde 
doğrusal perspektifi yıkmaya çalışan ama bunu kutsala 
yönelmekten ziyade bilinci parçalamak adına yapan modern 
sanat ile karşıtlığı üzerinden ele almaktır.



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

177

Eleştirel Estetik Tartışmaları 

Mehmet Şiray 
Mimar Sinan Güzel Sanat Üniversitesi, Türkiye. 

mehmet.siray@msgsu.edu.tr

Eleştirel estetik tartışmaları heterojen güçleri açığa 
çıkaran duyusal ve düşünsel düzenlemeler olarak, yapma 
ve üretme biçimleriyle bunlara karşılık gelen görünürlük 
formları üzerine düşünmenin zemini olarak belirir. 
Estetiği salt bir teori olmaktan çıkaran bu yaklaşım, 
onu bir organizma fikri üzerinden hem kendi tekilliği hem 
de tarihsel bir yapı içinde açığa çıkarmayı amaçlar. Bu 
bağlamda, disiplinler arası biçimde ele alınması gereken 
estetik; felsefe, tarih, sosyoloji, film çalışmaları, 
mimarlık ve sanat tarihi gibi farklı alanların eleştirel 
katkılarıyla tartışılmaktadır.

Sanat ve estetik, toplumsal düzenin kurucu sınırlarını 
ifşa ettikleri ölçüde, bu düzenin doğallığını sorgulayan 
ve alternatif duyusal-algısal evrenler yaratabilen eylem 
alanları olarak değerlendirilebilir. Bu bakımdan sanat, 
ne salt hazza hitap eden ne de doğrudan propaganda aracı 
olan bir alandır. Onun eleştirel gücü, biçimsel yapısında 
ve çelişkileri ifşa etme kapasitesinde yatar. Eleştirel 
estetik çalışmaları, sanat ile politikanın derin bir ilişki 
içinde olduğunu ve her estetik yargının belirli duyusal 
deneyimlerin görünür ya da görünmez, duyulabilir ya da 
duyulamaz kılındığı bir alanı örgütlediğini savunur. Bu 
açıdan bakıldığında, politika başından itibaren estetik 
bir sahnelemedir. Estetik pratikler ile siyasal pratikler 
arasındaki paralelliklere odaklanan eleştirel estetik 
yaklaşımları, temsil, özne ve anlamın sabitliğini sorgulayan 
çağdaş felsefi tartışmalarda önemli bir yer tutar. Bu 
çerçevede sanat yapıtı artık yalnızca bir “temsil” değil, 
anlamın çoğulluğunu görünür kılan; kimlik, cinsiyet, ırk 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

178

ve sınıf gibi yapılarla hesaplaşan bir müdahale alanı 
olarak düşünülmektedir. Eleştirel estetik, yalnızca 
kuramsal bir sorgulama değil, aynı zamanda pratik bir 
müdahale biçimi olarak gelişmektedir. Bu tartışmalar, insan 
merkezli olmayan estetik anlayışlara yönelerek, estetiği 
yalnızca insan öznesine ait bir alan olarak değil; insan-
dışı aktörlerin, maddeselliğin ve duygulanımların iç içe 
geçtiği bir etkileşim alanı olarak kavrar. Bu yaklaşım, 
sadece insanın değil, tüm varlıkların estetik-politik 
alanın birer öznesi olduğunu öne sürer.

Bu çalışma, eleştirel estetik tartışmalarını çağdaş 
felsefeye içkin yeni bir düşünme alanı olarak işaret etmeyi 
ve bu alanın ayırt edici unsurlarını görünür kılmayı 
hedeflemektedir. Aynı zamanda, estetik ve politikanın 
birbirini dönüştürme potansiyelini açığa çıkararak, 
sanatsal üretimin eleştirel düşünceyle olan bağlarını 
yeniden düşünmeyi önermektedir. Bu yönüyle eleştirel 
estetik, yalnızca sanatın değil, düşünmenin biçimini de 
sorgulayan radikal bir düşünsel imkân olarak belirir.



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

179

Rönesans Ve Aydınlanma Dönemlerinin Antik Çağ 
İmgesine Yaklaşımlarındaki Benzersizlikler Ve 

Bu Benzersizliklerin Öğrettikleri

Mehtap Serim
Türkiye

mehtapserim@gmail.com

Her tarihsel dönemin Antik çağ tasavvuru farklıdır. 
Farklı olmakla birlikte o döneme hâkim olan yöntem ve dönemin 
tarih yazarlarının kavrayış biçimi ile bağlantılıdır. 
Örneğin Burckhardt’a göre Rönesans çok karmaşık bir 
olgudur. Onu karmaşık yapan, uzun süreler devamlılık 
göstermiş Antik imgelerin, kısa süreli üslup kararlarıyla 
karşılaşmasıdır ve bu kararların arkasında her şeyde ve 
her yerde Antik çağı yeniden canlandırmayı hedef edinmiş 
ve başarmış bir topluluğun ideali vardır. Dolayısıyla 
uzun ömürlü antik imgeleri, kısa sürede bize sunmuş olan 
Rönesans’ın karmaşıklaştırılmış zamanından geçmişe bakmak 
zevklidir, anlamak ise zordur. 

Öte yandan Aydınlanmanın Antik çağ imgelerini kavrayış 
biçimine ilişkin zaman modelinin daha az karmaşık olduğunu 
söyleyebiliriz. Adeta dönemin imgeleri o güne saf bir zaman 
nesnesi gibi çağırılır. Nesnelerin zamanına ilişkin bu 
indirgenmiş tavır, böylece bu imgeleri, kat edip geldikleri 
çağın mitlerinden soyup temizler. Ancak anlamlarından yoksun 
kalmış nesneler aynı zamanda imge değerlerini de kaybetmiş 
olur. Aydınlanma yazarları dünyayı Barok’tan kurtarmayı 
vaat ederken, dönemselleştirmeye ilişkin yön kaybına karşı 
duracaklarını da ima ediyorlardı. Rönesans’ın sebep olduğu 
anakronizmaya karşı, sundukları çare ise anlamsızlaşmış 
nesneleri birbirine bağlayacak yeni mitlerle bir tür meta-
tarih yaratmak ve onları bir meta-coğrafyaya yerleştirmek 
oldu.18.yüzyıl Antik çağ görüntüleri bu yüzden adeta 
yersiz, zamansız ve öznesizdir. Düzeltilmiş, oranlı ve 
ideal bir dünyadan biraz da tepeden bakar bize.  



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

180

İki dönemin yaklaşımı arasındaki farkı saklı tutsak 
da uzak geçmiş hakkında düşünmek, onun tarihini yazmak hem 
antikite hem de modernite kavramlarını eş zamanlı olarak 
inşa etmeyi gerektiriyor. Günün zaman kavrayışı, geçmiş 
tasavvurundan yalıtılmış bir yerde oluşturulamıyor. Bugün 
antik çağ ve modernite üzerindeki kavrayışımız hala büyük 
ölçüde 18.yüzyılın formülasyonuna dayanmakta. Hatta dürüst 
olmak gerekirse onların gösterdiği empatiden de yoksun. 
Çünkü onlar antik çağ ve modernite arasındaki farkları 
sistematik olarak düşünmeye çalışırken, geçmişe ve içinde 
bulundukları zamana karşı derin bir anlayış geliştirmek 
zorunda kalmışlardı. Tüm öğrenme ve teknoloji alanlarında 
geride bıraktıklarını düşündükleri Antik çağın yaratıcı 
sanatlarını nasıl da yakalayamadıklarını sorguluyorlardı. 
Bugünün bizleri, farkı dahi göremeyecek kadar uzakta 
konumlanmaktayız. 

Ben bu çalışmada Antik çağın varlığını sürdürmesi 
gerekliliğini her çalışmasının merkezine koyan Aby Warburg 
literatürüne dayanarak bugün bu devamlılığın imkanlarını 
Rönesans ve Aydınlanma dönemlerinden yararlanarak 
sorgulamaya çalışacağım. 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

181

Hareketli Mekanlar, Değişen Anlamlar: Tekerlekli 
Küçük Evlere (Tiny House On Wheels) Estetik Bir 

Bakış 

Melis Yılmaz 
İstanbul Teknik Üniversitesi, Türkiye

yilmazm17@gmail.com

Bu çalışma, giderek görünürlüğü artan küçük ev “tiny 
house” yapılarını ve küçük ev hareketini, tarihsel bir 
perspektifle ele alarak estetik dönüşümüne odaklanır. 
Küçük ev hareketi, yalnızca ekonomik ya da çevresel bir 
alternatif olmaktan çıkmış; aynı zamanda sadelik, özgürlük 
ve sürdürülebilirlik gibi değerleri yücelten bir estetik 
form haline gelmiştir. Çalışma kapsamında ise, 1989 
yapımı Gülen Adam filmindeki Yusuf karakterinin yıkılan 
gecekondusunun ardından inşa ettiği tekerlekli küçük ev 
ile günümüzdeki küçük ev yapıları arasında hem biçimsel 
hem de anlatısal bir karşılaştırma yapılmaktadır. 

Jay Shafer’ın 1999 tarihinde kurduğu Tumbleweed Tiny 
House şirketi ve Sarah Susanka’nın 1997 tarihli “The Not 
So Big House” kitabını küçük ev hareketinin kökenleri 
olarak kabul eden popüler anlatılara rağmen, mobil küçük 
konutlar daha uzun ve daha çeşitli bir tarihe sahiptir. Daha 
öncesinde, 1987’de mobil küçük evler Les Walker tarafından 
“Tiny, Tiny House” kitabında tanıtılmıştır (Anson, 2014). 
Hareketin ortaya çıkışında ise; Thoreau ve Emerson’un 19. 
yüzyıl romantizmine dayanan en aza indirme, gereksiz şeyleri 
ortadan kaldırma ve küçültme kavramlarından (Anson, 2014; 
Morrison, 2014) ve 20. yüzyılın minimalist mottosu ‘’az 
çoktur’’ söyleminden esinlenilmiştir (Ford v.d., 2017). 
Ancak günümüzün popüler küçük evlerinin aksine; bu yapıların 
öncüleri olarak görülebilecek karavan parklarındaki küçük 
konutlarda yaşayan insanlar sıklıkla damgalanıyor, “karavan 
çöpü” gibi aşağılayıcı terimlerle anılıyorlardı (Shearer 
v.d., 2019). Küçük evler ise, ayrıcalıklı, çoğunlukla 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

182

beyaz, orta sınıf insanların uygun fiyatlı konut arayışına, 
ekonomik güvensizliğe ve sosyal damga nedeniyle “çekici 
olmayan karavan parklarında” yaşama isteksizliğine bir 
tepki olarak ortaya çıkmıştı ve bu öncülerine kıyasla 
estetik olarak daha arzu edilebilirdi (Anson, 2014); 
bu nedenle de Facebook ve Instagram gibi sosyal medya 
kanallarında da sıklıkla yer almaktalar (Shearer v.d., 
2019).  Bu estetik fark ve bunun arkasındaki motivasyonlar, 
küçük ev hareketinin sınıf farklılıklara dayanarak kendini 
fark ettirmeden diğer benzer örneklerden ayırmasını sağlar 
(Anson 2014). Türkiye’de ise mobil küçük evler ilk olarak 
2016 yılında üretilmeye başlanmıştır. 2020’den itibaren 
özellikle COVID-19 salgını sonrasında taleplerde bir artış 
gözlemlenmiş; 2023’teki Kahramanmaraş Depremi sonrasında 
daha güvenli, uygun fiyatlı ve doğayla iç içe konutlara olan 
ilgi daha da artmıştır (Aydın v.d., 2024; Çakır, 2025).

Mobil küçük evler satan ilk ABD şirketinin temellerinin 
1999 yılında atıldığı göz önüne alındığında, Yusuf’un 
tekerlekli küçük evinin dikkat çekici bir örnek olduğu 
söylenebilir. Bu çalışma kapsamında, Yusuf’un mobil 
küçük evi, benzer özelliklerdeki tekerlekli küçük ev 
(THoW) örnekleri ile, BC Tiny House Collective (2021)’in 
belirlediği ölçütler üzerinden karşılaştırılacaktır. 
Karşılaştırılacak örnekler ise günümüzde etkin kullanılan 
sosyal medya kanallarından Youtube platformunda yer alan 
‘’Living Big in a Tiny House’’ isimli kanalda yayınlanan 
videolardan seçilmiştir. Yusuf’un evi, zorunluluk sonucu 
yaratıcılıkla üretilmiş bir barınma çözümüdür. Ancak 
yapının estetik bir amaçla inşa edilmemiş olması, onun 
anlamını azaltmaz; tersine, bu yapı günümüzde farklı bir 
estetik bakışla yeniden okunabilir. Bachelard’ın (1994) 
“poetik mekan” anlayışıyla Yusuf’un evi, geçici ve mütevazı 
yapısına rağmen aidiyet, mahremiyet ve hayal gücü üreten 
bir iç dünya sunar. Jacques Rancière’in “duyusal olanın 
paylaşımı” kavramı ise, geçmişte görünmez olan mekânsal 
biçimlerin bugün mimari söylem içinde nasıl farklılaşarak 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

183

yeniden değerlendirildiğini açıklamak açısından önemlidir. 
Bu karşılaştırmalı analiz ile, tekerlekli küçük ev (THoW) 
yapılarının estetikleşmesinin, yalnızca görsel beğeni 
düzeyinde değil, toplumsal bağlamda da ne tür dönüşümler 
içerdiği irdelenmektedir. 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

184

Traditional Houses In Cartoons In Mid-Twentieth 
Century Türkiye

Meltem Çetinel Ak 
meltemcetinel90@gmail.com

This study investigates how traditional houses are 
portrayed in cartoons produced between the 1950s and 
1980s—a period marked by profound changes in housing 
production, urban expansion, and everyday life. Rather 
than idealizing traditional domestic architecture, these 
visual commentaries often place it in direct contrast 
with the rising apartment blocks, using irony, critique, 
or comparison to reflect changing values, aesthetics, and 
living conditions. Cartoons are selected as the central 
medium for this inquiry due to their unique ability to 
convey critique, irony, and social observation in a 
visually accessible format. Rooted in their cultural and 
historical context, cartoons serve as reflective tools that 
articulate public sentiment and collective anxieties about 
urban transformation and architectural change. 

During the 1950s to 1980s, modern apartment blocks 
and squatter settlements became the dominant forms of 
housing in urban Türkiye, reflecting broader processes of 
industrialization, migration, and modernization. However, 
these developments did not emerge on a blank slate. 
Before the surge of high-rise blocks and informally built 
neighbourhoods, traditional houses had defined the urban 
landscape, embodying local materials, social customs, and 
spatial practices. The gradual disappearance of these 
houses—often demolished to make way for dense housing 
blocks—was not only a physical transformation but also 
a cultural rupture. Cartoons from the period engage with 
this rupture, illustrating the tensions between old and 
new, preservation and progress. In this context, cartoons 
function as critical documents that visualize the complex 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

185

dialogue between tradition and modernity. They provide an 
alternative lens to examine how traditional houses were 
remembered, problematized, or rendered obsolete in the 
public imagination. Through humour and exaggeration, these 
visual narratives open space for deeper reflections on the 
changing meanings of house, memory, and identity in a 
rapidly urbanizing society.

 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

186

Revisiting General Organology For An Aesthetics 
Of Empathy 

Miki Okubo 
Institute of Advanced Media Arts and Sciences, Japan 

mk_@iamas.ac.jp

This presentation aims to deconstruct the anthropocentric 
premise that privileges humans as the sole possessors 
of technology and to redefine technology as a basis for 
empathy with nonhuman beings. To this end, I revisit the 
underexplored significance of general organology—a concept 
rooted in the French tradition of philosophy of technology—
through the lens of Emanuele Coccia’s philosophy of life, 
particularly his conception of the “cocoon” as a metaphor 
for a new understanding of technology. In doing so, I seek 
to update the aesthetics of empathy by grounding it in a 
non-anthropocentric conception of technicity.

General organology offers a philosophical framework 
that understands technology as an extension of biological 
functions. The concept originates from Georges Canguilhem’s 
interpretation of Henri Bergson’s Creative Evolution, which 
he described as a form of general organology. This idea has 
influenced thinkers such as Gilbert Simondon, who emphasized 
individuation in living beings; Bernard Stiegler, who 
examined the co-evolution of mental, technical, and social 
systems; and Yuk Hui, who has proposed “cosmotechnics” 
based on second-order cybernetics and German idealism. 
However, these lines of thought do not form a coherent 
lineage. Their philosophical potential—especially as a 
critical framework for contemporary aesthetics—has not yet 
been fully realized.

This presentation therefore returns to Bergson’s 
vitalist understanding of life and positions technics as 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

187

emerging from life itself. By situating Coccia’s theory of 
the “cocoon” within the framework of general organology, I 
propose a reinterpretation of technicity that transcends 
human exceptionalism and the anthropological closure 
characteristic of many philosophies of technology. Such a 
redefinition opens the possibility of an evolved aesthetics 
of empathy—one that enables a reconceptualization of life 
and environment beyond human centrality. In this way, the 
project aims to redefine technics in order to expand the very 
theoretical foundation of “empathy” within aesthetics.

The presentation proceeds in three parts. First, 
it explores Coccia’s biological philosophy of technics 
through the concepts of immersion and cocoon, as developed 
in his recent works. Second, it revisits Bergson’s 
philosophy of technology via the concepts of “instinct” and 
“intelligence” in Creative Evolution. Finally, I examine 
the implications of this redefined technicity through the 
three interconnected concepts of “organ,” “extension,” and 
“empathy,” thereby offering a new theoretical foundation 
for an aesthetics that bridges humans and nonhumans through 
shared technogenesis.



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

188

Estetik Kuramlar Işığında Erken Cumhuriyet’in 
Görsel Düzeni: Sergiler 

Mine Bican 
Orta Doğu Teknik Üniversitesi, Türkiye 

mineb@metu.edu.tr

Bu çalışma, Türkiye’de 1923-1950 yılları arasında 
gerçekleştirilen sergileme pratiklerini, dönemin ideolojik 
ve estetik yönelimleri doğrultusunda görsel kültür 
bağlamında analiz etmeyi amaçlar. İnceleme alanı yalnızca 
güzel sanatlar sergileri (karma, grup, retrospektif, tematik 
ve kişisel sergiler) ile sınırlı kalmamakta, aynı zamanda 
Erken Cumhuriyet döneminden Demokrat Parti’nin iktidarına 
kadar süregiden dönemde düzenlenen ulusal ve uluslararası 
fuarları; sanayi, ziraat ve ticaret sergilerini de 
kapsayarak estetik bir söylem üzerinden yeniden düşünmeyi 
hedeflemektedir. Sergileme pratikleri bir sunum biçimi 
olarak değil, aynı zamanda bir ideolojik temsil ve estetik 
rejim oluşturma alanı olarak kavramsallaştırılmaktadır.

 
Cumhuriyet’in kuruluş yıllarında, devletin 

modernleşme ve ulus inşa süreçlerinde görsel kültür 
araçlarına yüklenen anlam, Jacques Rancière’in “duyusal 
rejim” (régime du sensible) kavramsallaştırması üzerinden 
okunabilir. Rancière’e göre estetik, bir şeyin neyin 
görünür olacağına, neyin temsil edilebileceğine ve kimin 
bu temsili yapabileceğine ilişkin bir ayrım rejimi yaratır. 
Bu bağlamda erken Cumhuriyet dönemi sergileri, yalnızca 
birer estetik üretim mecrası değil; aynı zamanda bu duyusal 
rejimin aktif taşıyıcılarıdır.

 
Mustafa Kemal Atatürk ve sonrasında İsmet İnönü 

dönemlerinde entelektüel kadrolar tarafından şekillendirilen 
kültür politikaları, Kant’ın “kamusal aklın kullanımı”na 
dayalı bir estetik kamu alan inşa etmeye yönelmiştir. Sanat 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

189

sergileri bu anlamda birer “kamusal eğitim alanı” olarak 
görülmüş ve estetik duyarlılık üzerinden bir yurttaş tipi 
inşa edilmek istenmiştir.

Türk Ocağı, Halkevleri ve Sergievi gibi yapılar, 
yalnızca fiziksel mekânlar değil, aynı zamanda estetik 
deneyimin ideolojik olarak kurgulandığı alanlardır. Bu 
mekânlar, izleyicinin sadece sanatla değil, aynı zamanda 
modernlik fikriyle karşılaşmasını mümkün kılar. Bu noktada 
Adorno’nun “estetik özerklik” kavramı devreye girer, zira 
Cumhuriyet sergileri her ne kadar estetik formlar sunsa da 
bu formlar özerk bir sanat alanı değil, doğrudan kamusal 
bir ideolojinin taşıyıcısı olarak işlev görür.

 
Sergileme pratiklerine birer politik ekoloji olarak 

bakıldığında, her dönemin (Atatürk, İnönü ve Demokrat Parti 
dönemleri) sergileme mantığı farklı bir estetik-politik 
rejim önerir. Atatürk döneminde sergileme, devrimlerin 
görsel temsili olarak işlev görürken; İnönü döneminde daha 
kurumsallaşmış, öğretici bir forma dönüştüğü görülür. 
1950’li yıllarla birlikte ise, sergilemenin daha fazla 
piyasa odaklı ve modernist estetik kodlarla yeniden 
biçimlendirildiği bir döneme girilir. Burada hem ulusal 
hem uluslararası fuarlarda Türkiye’nin sanayi üretimi 
ve modernleşme kapasitesi görsel olarak sunulur, bu da 
Guy Debord’un “gösteri toplumu” yaklaşımıyla birlikte 
değerlendirilebilir.

 
Sergi tasarımları estetik stratejiler olarak 

değerlendirildiğinde ise sergilerin bir ölçüde içerikleri 
değil, sergi tasarımı ve düzenleniş biçimi de başlı başına 
birer estetik ifade olarak ortaya çıkar.

Hangi anlatıların öne çıkarıldığı, hangi renklerin, 
grafiklerin, tipografilerin kullanıldığı; bütün bunlar birer 
anlam üretim sürecidir. Bauhaus etkisiyle birlikte gelişen 
modernist tasarım dili, özellikle 1940’lardan sonra sergi 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

190

düzenlemelerinde etkili olmaya başlamış ve bu da Türkiye’nin 
estetik modernleşme sürecini şekillendirmiştir.

 
Sergiler bir estetik kod alanı olarak; tek başına 

geçmişin belgeleri olmamıştır. Sergiler, dönemin estetik, 
kültürel ve ideolojik tercihlerinin kristalize olduğu 
alanlardır. Bu yönüyle hem estetik kuramlar hem de görsel 
kültür çalışmaları açısından incelenmeleri, sadece sanat 
tarihine değil; siyaset bilimi, kültürel çalışmalar ve 
ideoloji kuramlarına da katkı sunacaktır.



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

191

Siyasal Olanın Kutsal Estetiği: Göbeklitepe 
Üzerine Bir Düşünüm 

Mustafa Arıkan
Türkiye 

marikan2003@gmail.com

Göbeklitepe, yalnızca arkeolojik bir keşif değil, 
aynı zamanda estetik, kutsal ve siyasal olan arasındaki 
tarihsel bağları gözler önüne seren kurucu bir sahnedir. 
M.Ö. 10. binyıla tarihlenen bu mekân, yerleşik hayata 
geçişten önce, insanların topluluk olarak bir araya gelip 
kutsala adanmış yapılar inşa ettiklerini göstermektedir. Bu 
durum, kutsalın toplumun yalnızca bir üstyapı unsuru değil, 
bizzat kurucu ilkesi olduğunu düşündürmektedir. Üstelik 
Göbeklitepe’de karşımıza çıkan düzenleme ve semboller, 
kutsal olanın estetik formlarla ifade edildiğini ve bu 
ifadenin toplumsal birlikteliği hem mümkün kılan hem de 
yönlendiren bir işlev gördüğünü ortaya koyar.

Bu bildiride, Göbeklitepe’yi yalnızca bir arkeolojik 
alan olarak değil, aynı zamanda siyasal olanın estetik ve 
kutsal aracılığıyla nasıl kurulduğunu gösteren tarihsel 
bir moment olarak ele alıyorum. Marcel Mauss’un armağan 
ve kolektif inşa düşüncesinden, Emile Durkheim’ın kutsalın 
toplumsal işlevine dair görüşlerine; Roger Caillois’nın 
kutsalın estetik biçimlerle ilişkisine; Marcel Gauchet’nin 
dinin “çıkışı” kuramına; Jacques Rancière’in estetik rejim 
anlayışına ve Claude Lefort’un siyasal olanın boş mekânına 
dair analizlerine uzanan düşünsel bir hat üzerinden, 
Göbeklitepe’yi bu üçlü ilişkinin (kutsal, estetik, siyasal) 
kesişme noktası olarak yorumluyorum.

Göbeklitepe’deki dikilitaşların biçimsel düzeni, 
kabartmaların simgesel dili ve mekânın kamusal niteliği; 
estetiğin yalnızca duyusal değil, aynı zamanda siyasal bir 
işleve sahip olduğunu düşündürmektedir. Kutsalın bu erken 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

192

estetik tezahürü, yalnızca dini inançları değil, kolektif 
özdeşliği ve mekânsal düzeni de şekillendirmiştir. Bu 
bağlamda estetik, yalnızca bir sunum değil, siyasal olanın 
kurulumuna içkin bir pratik olarak karşımıza çıkar.

Kongrenin “Tarihsellik ve Çağdaşlık” temasına paralel 
olarak, bu sunumda geçmişin yalnızca birikimsel değil, aynı 
zamanda kurucu bir deneyim olarak bugüne nasıl seslendiğini 
göstermek amaçlanmaktadır. Göbeklitepe, sadece tarihin en 
erken dönemlerine ait bir arkeolojik veri değil, aynı 
zamanda çağdaş sanat ve siyaset teorileri açısından da 
yeniden düşünülmeyi hak eden bir epistemolojik imkândır. 
Bu nedenle, geçmişin estetikle biçimlenen kutsallığına 
bakarak, bugün de siyasal olanın hangi estetik formlar 
aracılığıyla kurulduğunu yeniden düşünmek mümkün olabilir.



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

193

Çuvallayan Moda: Çuvalın Estetik Ve Ekolojik 
Tarihi 

Nazlı Avcılar
Ankara Üniversitesi, Türkiye 

nazliavcilar@gmail.com

Bu çalışma, çuvalı en erken dokuma taşıyıcı form olarak 
ele almakta, ona hem maddi bir nesne hem de estetik-politik 
bir biçim olarak yaklaşmaktadır. Çalışma, çuvalın tarihsel 
izini tarihöncesi toplayıcılardan günümüz sürdürülebilir 
tasarım pratiklerine kadar sürmektedir. Çuvalın ham ve 
mütevazı karakteri -kaba, aşındırıcı, saran, içeren- kriz 
anlarında barındırdığı dönüştürücü potansiyeli gizler. 
Çuval yalnızca modanın unutulmuş bir öncülü değildir; 
işlev, birlikte tasarım ve ekolojik dirençlilik temelli 
bir zihniyetin taşıyıcısıdır.

Bu çalışma, çuvalı tekstil üretiminin geniş tarihsel 
evrimi içinde konumlandırır. Buhar gücüne dayalı sanayileşme 
öncesinde, tekstil ürünlerinin büyük kısmı insan emeğine 
dayalı lükslerdi. Makineleşmeyle birlikte, tekstil 
ürünleri artık görünürde birer lüks olmaktan çıktı; ne var 
ki giysiler uzun süre el işçiliğine dayanmayı sürdürdü. 
Bu dönemde kullanılan işlevsel çuval kumaşları—örneğin 
1950’ler civarında Türkiye’de kullanılan sağlam pamuk ya 
da keten çuvallar—orta 20. yüzyıla dek varlığını sürdürdü; 
dayanıklılıkları nedeniyle bu çuvallar ev tekstilinde 
değerlendirildi.

1930’lar Amerikası’na bakıldığında ise un çuvallarının 
kıyafete dönüştürülmesi pratiği; kıtlık, zorunluluk 
ve tasarımın nasıl kesiştiğini gösterir. Büyük Buhran 
döneminde, aileler un çuvallarını yeniden kullanarak 
giysiler dikti. Üreticiler bu eğilime karşılık vererek 
çuvalları bilerek elbiseye dönüşebilecek şekilde süslemeye 
başladı. Böylece işlev ve estetik bilincin iç içe geçtiği 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

194

bir tasarım yaklaşımı ortaya çıktı. Bu eğilim, estetik 
kaygılarla ekonomik zorlukların nasıl birlikte ekolojik-
yenilikçi tasarımlara zemin hazırlayabileceğinin örneğidir.

Bu tarihsel kesitler üzerinden çalışma, çuvalın çağdaş 
sürdürülebilirlik anlayışı için kalıcı dersler sunduğunu 
öne sürer. “Gerçek ihtiyaçlar kendilerini dayattığında, 
tasarımın etikle yeniden yüzleşmesi gerekir” önermesi 
çerçevesinde, çuval; dayanıklılık, yeniden kullanım ve 
yerel yaratıcılık temelli bir tasarım etiğinin simgesine 
dönüşür.

Ekolojik bilinç ve maddi kültür merceğinden hareket 
eden bu çalışma, geçmişin tutumlu giyim pratiklerini 
günümüzün sürdürülebilir moda tartışmalarına bağlar. 
Ekolojik kriz anlarında düşük değerli malzemelerin estetik 
ve etik anlam kazanabileceğini öne sürer. Çuvalın zaman 
içindeki dönüşümü, gelenek ile yenilik, yerel pratik ile 
küresel sistemler arasındaki gerilimleri görünür kılar.

Bu öneri, işlev, birlikte tasarım ve ekolojik zorunluluk 
gibi unsurların nasıl birleşerek modanın geleceği için 
güçlü bir model oluşturabileceğine dair düşünmeye çağırır.



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

195

Deconstruction Sonrası Estetik 

Necmi Karkın 
İnönü Üniversitesi, Türkiye
necmi.karkin@inonu.edu.tr

Deconstruction (yapıbozum), 1960 sonrası modern ve 
postmodern düşünce sonucunda oluşan teorilerden biri 
olarak sanata yansıyan ağırlığı 1970’lerin sonunda kabul 
görmesiyle önem kazanmıştır. Jacques Derrida’nın Yapıbozum 
teorisi Postmodernizm ile bağlantılı olarak, 1960’lar ve 
1970’lerde sanatın yeniden tanımlanmasından beslenmiştir. 
Bu süreçten itibaren kuramsal olarak sanat tarihi ve 
yapıbozum pratiği arasında güçlü bir şekilde etkileşim 
olmuştur. Yapıbozum ve   estetik deneyim arasında kurulan 
ilişkiye dair sanatçı yorumlarına ulaşmanın mümkün olduğu 
inancı ortaya çıkmıştır. Yapıbozumun, batı felsefesinde 
temsil krizi olarak adlandırılan süreçte, okuma ve yorumlama 
düzleminde yer bulması, sanat yapıtıyla etkileşmesine 
neden olmuştur.

Buna ek olarak, Jacques Derrida’nın yazılarına hem 
de görsel sanatlardaki yorumlamalara atıfta bulunarak, 
disipliner süreç açısından bakıldığında olumlu sonuçlara 
varıldığı söylenebilir Dahası, bu yorum ve değerlendirmenin 
birçoğu yapıbozumun estetik düşünceden ayrılamayacağını 
göstermektedir. Deconstruction, yazı ve plastik sanatlar 
arasındaki ilişkiyi vurgulamak üzere, yapısalcılığın 
savlarına karşıt olarak duran bir hareket olarak 1960’larda 
Derrida tarafından ele alınmış Postmodernizmin kendi içinde 
Batı metafiziğine karşı üretilen ve aynı zamanda sanatın ve 
krizin düşünce motifidir.

Estetik olarak düşünüldüğünde modern ve postmodern 
sanat deneyimi aracılığıyla bize amaç ve anlam duygumuzu 
yeniden düşünmeyi sağlayan bir alan vardır. Bu çalışma 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

196

yapıbozum teorisine yakın görünen sanat örnekleriyle yeniden 
ortaya çıkabileceğimizi düşünmeye davet etmektedir. Ayrıca, 
içinde bulunduğumuz çağın sanatının hangi konumda açılımlar 
sağlayabilme konusunda hatırlatmalar yapılmaktadır.  Başta 
Mimari olmak üzere, yapıbozum teorisinden sonra, sanat/
sanatçı örnekleriyle estetik algı ve yorumları yeniden 
düşünmeye davet etmektedir. Ayrıca, içinde bulunduğumuz 
çağın sanatının hangi konumda açılımlar sağlayabilme 
konusunda hatırlatmalar yapılmaktadır.



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

197

Postwar Embassy Competitions In Turkey: 
Platforms For Aesthetic Experimentation And 

Architectural Visibility On The International 
Stage

Öncü Özalp 
Middle East Technical University, Türkiye 

oncu@metu.edu.tr

Between 1962 and 1968, an unusually concentrated 
sequence of eleven architectural competitions for embassy 
spaces was held in Turkey.15 While primarily organized 
within a national framework as limited and open calls, 
these competitions offered meaningful opportunities for 
architects in Turkey to gain international visibility and 
to receive possible future collaboration requests abroad. 
They also served as platforms for aesthetic experimentation. 
By entering these post-war embassy competitions, alongside 
comprehensive architectural programs, architects were 
challenged to engage with the notion of contemporaneity 
and to search for new aesthetic expressions while working 
within unfamiliar design cultures and urban environments 
shaped by complex social and historical transformations 
which they had no prior professional experience. 

By highlighting significant positions of architects 
and competition organizers on the conceptualization of 
the aesthetic dimensions of designing spaces for embassy 
buildings through the lens of post-war competitions, this 

155During this period, the following embassy competitions were 
announced in Turkey: New Delhi Embassy Competition (1962), Bonn 
Embassy Competition (1963), Kâbil Embassy Competition (1963), 
Nicosia Embassy Competition (1963), Lisbon Embassy Competition 
(1963), Islamabad Embassy Competition (1964), Brazil Embassy 
Competition (1966), Warsaw Embassy Competition (1966), Beirut 
Embassy Competition (1968), Jakarta Embassy Competition (limit-
ed, 1968), and Sofia Embassy Competition (limited, 1968).



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

198

paper aims to offer a new understanding of how architectural 
design conceived at the intersection of the discursive 
dimensions of these professional events by giving emphasis 
to the moments in which architecture mediates between 
the international and the national discourses. Building 
on the author’s extensive post-war competition archive, 
assembled from sahafs (second-hand bookstores) during 
doctoral research, the paper examines how contemporary 
architectural vocabularies were negotiated, interpreted, 
and modified within the embassy competition submissions. 
Through discourse analysis of jury reports and a close 
examination of the rare book titled Embassy Buildings  
(1983), this research provides a layered view of how the 
aesthetics of post-war embassy competitions were interpreted 
by architects and how the submitted designs articulated 
multiple modes of contemporaneity. 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

199

The Liberating Role Of Art In Spinoza’s 
Philosophy 

Övünç Cengiz 
Çanakkale Onsekiz Mart University, Türkiye 

ovunccengiz@gmail.com

This presentation will defend the thesis that art 
offers a liberating experience, especially when considered 
from the perspective of naturalistic ontology as expressed 
in Spinoza’s philosophy. According to the naturalistic 
understanding, everything that is part of nature is 
determined by natural processes and other natural entities. 
In this sense, it is not possible to act outside of 
nature while existing within it. However, this does not 
necessarily mean that freedom is just an illusion: things 
are free as long as they can act according to the necessity 
of their own nature (1d7).16 While there is no freedom 
that transcends nature, a form of freedom in the sense of 
self-determination—that is, realizing one’s own nature—is 
possible. In other words, while categorical (absolute) 
freedom is not possible for human beings, scalar freedom—
that is, liberation or ‘becoming freer’—is within human 
capacity. The more a person acts from the necessity of her 
own nature and less from the necessity of external bodies—
in other words, the more she enhances her power of acting—
the more she becomes free. To understand the role of art 
in this process of liberation requires an understanding 

16 Baruch Spinoza, Ethics, in The Collected Works of Spino-
za, Vol. 1, ed. and trans. Edwin Curley (Princeton University 
Press, 1985). All references will be to the Ethics. The first 
Arabic numeral indicates the part of the book; “d” refers to 
a definition, “p” to a proposition, the second Arabic numeral 
to the number of the proposition, and “c” to the corollary of 
that proposition.



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

200

of two themes in Spinoza’s philosophy: 1) the identity of 
body and mind, and 2) the imagination as a virtue, that 
is, a power.

According to Spinoza, the body and the mind are two 
different expressions of one and the same entity (2p7). 
Therefore, the perfection of the mind can also be understood 
through the perfection of the body. Accordingly, the more 
capable a body is of interacting with other bodies (both 
in the sense of affecting and being affected), the more 
capable the accompanying mind is of understanding. Thus, 
experiences that enable a person to interact with more 
bodies in more diverse ways increase human perfection 
and therefore freedom (4p38). Artistic experience, too, 
enhances human perfection—hence has a liberating effect—
inasmuch as the artwork, as a body, expands the experiential 
horizon of the human body (4p45).

Secondly, for Spinoza, imagination—that is, the 
mind’s ability to bring forth various representations 
without being affected by an external cause—points to 
the mind’s perfection, or virtue (2p17c). Since human 
liberation depends on the intellectual perfection of the 
mind (and the causal power of the body), the more the 
mind can generate representations from its own structure, 
the more it perfects itself. In other words, imagination 
is an important faculty that allows the individual to 
transcend externality (givenness) and shape it according 
to the necessity of her own nature. As long as it keeps 
the power of imagination alive and fosters it, artistic 
experience becomes the affective dimension of freedom and 
thus a key component of human liberation. In short, only a 
being capable of producing art can transcend externality—
or conversely, only a being that can transcend externality 
can produce art.



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

201

Soyut Dışavurumculuk Ve Kültürel Hegemonya:
Soğuk Savaş’ın Estetik Stratejileri Üzerine Bir 

Okuma

Özge Yılmaz 
İstanbul Bilgi Üniversitesi, Türkiye 

ozge7y@gmail.com

Bu bildiri, II. Dünya Savaşı sonrasında Amerikan 
sanatının yükselişiyle birlikte şekillenen Soyut 
Dışavurumculuk akımını, estetik bir dönüşümün ötesinde, 
politik ve tarihsel bir temsil stratejisi olarak ele alır. 
Özellikle Soğuk Savaş döneminde, Soyut Dışavurumculuğun 
Amerikan dış politikası ve kültürel diplomasi kapsamında 
nasıl işlevselleştirildiği sorgulanır. Sanatın yalnızca 
bireysel ifade ya da estetik deneyim olarak değil, aynı 
zamanda bir bellek politikası ve ideolojik aygıt olarak 
nasıl konumlandırıldığı, dönemin müze stratejileri, sergi 
politikaları ve kurumsal destek mekanizmaları çerçevesinde 
incelenir. 

Clement Greenberg’ün Kant’ın ereksiz ereklilik 
ilkesine dayandırdığı biçimsel özerklik anlayışı, Soyut 
Dışavurumculuğu tarihsel bağlamından soyutlayan bir “salt 
resim” idealiyle tanımlar. Bu yaklaşım, Amerikan dış 
politikasının kültürel yayılma stratejileriyle birleşerek 
estetik özerklik söylemini hegemonik bir anlatının 
taşıyıcısına dönüştürmüştür. Eva Cockcroft, Serge Guilbaut 
ve Frances Stonor Saunders gibi sanat tarihçilerinin 
analizlerinden hareketle, Soyut Dışavurumculuğun 
yalnızca bir sanat hareketi değil, aynı zamanda Amerikan 
değerlerinin sembolik bir taşıyıcısı olduğu ileri sürülür. 
MoMA gibi kurumların uluslararası programları aracılığıyla 
yürütülen kültürel diplomasi faaliyetleri, sanatın 
araçsallaştırılmasını perdeleyen ideolojik bir zemin 
yaratmıştır. Jackson Pollock, Mark Rothko, Ad Reinhardt ve 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

202

Helen Frankenthaler gibi sanatçıların eserlerinin, estetik 
düzlemde taşıdığı soyutluk ve bireysellik vurgusunun 
tarihsel olarak nasıl bir unutma politikası ile iç içe 
geçtiği, bu bildirinin temel tartışma noktalarından 
biridir. Paris merkezli avangardın devreden çıkarılması 
ve New York’un sanatın yeni başkenti ilan edilmesiyle 
birlikte modernizmin yönü bilinçli biçimde değiştirilmiş; 
Avrupa’nın savaş sonrası travmatik belleği, bireysel duygu 
ve biçimsel saflık üzerinden estetize edilerek görünmez 
kılınmıştır. 

Walter Benjamin’in Tarih Kavramı Üzerine Tezler 
metninden hareketle, bu dönüşüm tarihsel sürekliliğin 
kesintiye uğramasından çok, travmatik geçmişin estetize 
edilerek bastırılması biçiminde okunur. Benjamin’in tarih 
yazımına dair uyarıları, burada bir sanat tarihi meselesi 
olarak yeniden yankılanır: Soyut Dışavurumculuk’un 
biçimsel sessizliği, temsilin etik bir yükümlülüğünden 
kaçış, hegemonik bir duyumsama rejiminin parçası haline 
gelir. Bu bağlamda, Jacques Rancière’in “duyumsanabilir 
olanın paylaşımı” (Le Partage du sensible) kavramı da 
bu çözümlemeye katkı sunar. Rancière’e göre estetik, 
yalnızca bir biçim sorunu değil, aynı zamanda neyin 
görünür, neyin duyumsanabilir/duyulabilir, neyin temsil 
edilebilir olduğuna dair siyasal bir ayrım rejimidir. Soyut 
Dışavurumculuk’un formel özerklik söylemi, bu ayrımın 
içinden geçerek belirli tarihsel travmaları görünmez 
kılmış, belirli duyumsama biçimlerini meşrulaştırmıştır. 
Bildiri, bu estetik rejimin yalnızca biçimsel değil, aynı 
zamanda tarihsel ve siyasal düzlemde konumlandırılması 
gerektiğini savunur.



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

203

Yapay Zekâ Dahi Bir Sanatçı Olabilir Mi?

Özgüç Güven 
İstanbul Üniversitesi, Türkiye

ozguc@istanbul.edu.tr

Bu bildiride, sanatsal yaratıcılığın doğasını ve bu 
yaratıcılığın derin öğrenme temelli geniş dil modellerine 
(LLM’ler) dayalı yapay zekâ sistemleri aracılığıyla 
gerçekleştirilebilirliğini tartışmayı amaçlıyorum. Temel 
tartışma sorum ise şu: “Yapay zekâ biricik bir sanat eseri 
üretebilir mi?” Bu soruyu yanıtlarken “biricik eser” 
kavramını, yalnızca teknik anlamda özgünlükle sınırlı 
tutmayıp aynı zamanda yaratıcı özneye içkin bir kavrayışın 
ürünü bir üretim olarak tanımlıyorum. Dahi sanatçıyı ise 
böylesi bir çerçevede ürün veren olarak koyuyorum.

Bu doğrultuda önce geniş dil modellerinin teknik 
ve bilişsel sınırlarını irdeleyeceğim. Geniş dil 
modelleri, devasa veri kümeleri üzerinde istatistiksel 
karşılıklara dayalı olarak örüntü tanıma ve metin üretimi 
gerçekleştirebilen sistemlerdir. Ancak bu sistemler, 
bağlamsal anlam üretme, yönelimsellik ya da öznel deneyim 
biçimlendirme gibi insan yaratımının temel bileşenlerinden 
yoksundur. Özellikle sanatsal yaratımda belirleyici olan 
içsel yönelim, yaşantı, eldeki birikimle etkileşim ve 
çevreyle dinamik ilişki kurma gibi fenomenolojik yönler, 
bu sistemlerin yapabildiklerinin dışındadır.

İkinci olarak, insan üretimi biricik sanat 
eserlerinin hangi koşullarda ortaya çıktığını ve bu 
eserleri sıradan estetik ürünlerden ayıran yanların neler 
olduğunu tartışacağım. Bu bağlamda sanatsal biricikliği; 
yönelimsellik, kendine özgülük, tarihsel bağlam ve 
alımlayıcı üzerindeki etkisi üstünden ele alacağım.



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

204

Bu kuramsal çerçevenin ardından, derin öğrenme 
ile üretilmiş müzik ve resim örnekleri sunacağım. Bu 
örneklerin teknik olarak etkileyici olmalarına karşın 
biriciklik koşulları taşıyıp taşımadıklarını tartışacağım. 
Odaklanacağım temel nokta biricik bir eser olmanın önündeki 
temel engelin bir eylem ortamı içinde anlam oluşturularak 
değil, eldeki büyük veriye dayanılarak üretim yapıldığı 
olacak. Bu bağlamda affordance (eylem olanaklılığı) 
kavramını merkeze alarak, yapay zekâ modellerinin çevreyle 
etkileşim kurarak anlam üretme yetisinden yoksun olduklarını 
ileri süreceğim.

Sonuç olarak, günümüz yapay zekâ modellerinin teknik 
bir sanat üreticisi olarak görülebileceğini ancak dahi 
bir sanatçı olmak, eş deyişle biricik ve görkemli eserler 
yaratmak için gerekli olan yaratıcı bilinç, yönelimsellik 
ve bağlamsal farkındalıktan yoksun olduklarını savunacağım. 
Bu nedenle, günümüz yapay zekâ modellerinin, dahi işi 
sanat eserleri üretemeyeceklerini öne süreceğim.



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

205

Görünmez Beden, Görünür Sanat: Marina Abramović 
Ve Bedensel Bilinç

Özlem Derin Sağlam 
İstanbul Gelişim Üniversitesi, Türkiye

ozlemderin22@gmail.com

Fenomenoloji, özellikle Edmund Husserl ve Maurice 
Merleau-Ponty tarafından bedenin sadece biyolojik bir varlık 
değil, deneyim ve bilincin ayrılmaz bir parçası olarak ele 
alınmasıyla gelişmiştir. Husserl, bilincin her zaman bir 
nesneye yöneldiğini ifade eden “yönelmişlik” (intentionality) 
ilkesini öne sürer. Ona göre, bilinç boş değildir; her 
zaman bir şeyin bilincidir. Bu bağlamda, “fenomenolojik 
indirgeme” (epoché) yöntemiyle dünya hakkındaki önyargılar 
paranteze alınarak, fenomenler oldukları gibi incelenir. 
Yaşantılayan beden (Leib) kavramı, bedenin yalnızca 
fiziksel bir nesne (Körper) olmadığını, öznel deneyimimizin 
merkezi olduğunu gösterir. Merleau-Ponty, bu düşünceleri 
genişleterek bedensel bilinç (corporeal consciousness) 
kavramını geliştirir. Ona göre beden, dünyayla pasif bir 
şekilde etkileşime giren bir nesne değil, anlam yaratan bir 
varoluş biçimidir. “Bedenim ben olduğum yerdedir” diyerek, 
bedenin dünyayı algılamamızı sağlayan temel unsur olduğunu 
vurgular. Bedenin şeffaflığı kavramına göre, gündelik 
hayatta bedenimizi genellikle fark etmeyiz; ancak sanat 
ve performans gibi olağanüstü durumlar bedeni görünür 
kılar. Bu fenomenolojik perspektif, Marina Abramović’in 
performans sanatında açıkça görülür. The Artist is Present 
performansında sanatçının yalnızca oturup izleyiciyle göz 
teması kurması, bedensel varoluşun hem sanatçı hem de 
izleyici için nasıl güçlü bir deneyim sunduğunu gösterir. 
Rhythm 0 performansında ise, izleyicilerin sanatçının 
bedenine doğrudan müdahale etmesi, bedenin sınırlarının 
ve öznelliğinin nasıl ihlal edilebileceğini ortaya koyar. 
Sonuç olarak, fenomenoloji performans sanatında bedenin 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

206

yalnızca bir gösteri nesnesi olmadığını, aynı zamanda 
bir deneyim alanı ve anlam üreticisi olduğunu vurgular. 
Abramović’in performansları, Husserl’in “yaşanan beden” 
kavramını ve Merleau-Ponty’nin “dünya içinde var olma” 
fikrini sanat yoluyla somutlaştırır.



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

207

Ai Generated Art And The Specter Of The 
Technological Sublime

Öznur Karakaş 
Üsküdar University, Türkiye 
oznur.karakas@uskudar.edu.tr

This presentation examines contemporary art practices 
that incorporate artificial intelligence, focusing on 
the works of artists such as Refik Anadol, Kerem Ozan 
Bayraktar, Ian Cheng, and Jon Rafman. These artists 
produce distinct and more contemporary instantiations 
of what Julian Stallabrass (2007) has termed the data 
sublime—a condition in which the aesthetic and affective 
dimensions of artistic production are increasingly shaped 
by advanced technological processes, often at the expense 
of conventional notions of subjectivity and creativity. In 
these new instantiations of the data sublime, sometimes 
dubbed the AI sublime, the artist’s creative agency is 
mediated, if not displaced, by the algorithmic capacities 
of AI, resulting in works that further blur the boundaries 
between automation and agency, control and contingency. 
This human-machine entanglement is often analysed through 
the lens of posthuman or transhuman tendencies, wherein 
human agency is assumed to be either distributed or rendered 
obsolete in the wake of generative AI.

Building on this framework, the presentation 
interrogates whether AI-generated art signifies a genuine 
withdrawal of subjectivity—a decentralization of the human 
auteur—in favour of a new materialist aesthetics that 
purports to access non-representational entanglements 
with the non-human. It questions the extent to which AI-
generated or AI-mediated art can dismantle anthropocentric 
epistemologies and foreground the intra-active, co-
constitutive dynamics between matter, perception, and 
meaning.



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

208

In doing so, the presentation critically assesses 
posthumanist interpretations surrounding AI-based artworks, 
asking whether these practices succeed in challenging the 
residual anthropocentrism embedded in cultural production, 
or whether they nonetheless inadvertently re-center the 
human as creative subject—endlessly recombining the 
collective debris of historical production—while at the 
same time further diminishing her as homo laborans, whose 
labour is now not only automated but appropriated through 
the uncredited ingestion of copyrighted artistic material. 
Such a contradiction may, in fact, be interpreted in these 
artworks as a renewed dramatization of the technological 
sublime, one that signifies our failed attempts at 
representing the totality of the systems surrounding us 
through cognitive mapping.



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

209

Sergileme Ve Örtme, Siyaset Ve Ekonomi Arasında 
Müzeleştirme Pratikleri

Pınar Karababa Demircan 
İstanbul Topkapı Üniversitesi, Türkiye

pinarkarababa81@gmail.com

Müzeler de dahil sergi mekanizmaların günümüzdeki 
hedefleri kapalı alanları çoktan aşmış durumda. Terim 
olarak müzeleştirme ya da daha bilinen ismiyle müzeleşme 
artık sadece tarihi eserlerin, sanat tarihinde üzerinde 
uzlaşılmış çalışmaların belli bir tarihselleştirmeyle 
derlenmesi ve izlemeye açılmasından çok ileri bir noktada. 
Kentin belli alanlarının dahi dahil olduğu, izleyici ya da 
deneyimleyici ile yerlilik arasındaki sınırların eridiği 
büyük ve şehir planlamasını ve belediye hizmetlerini de 
içine almaya çoktan başlamış büyük bir kategori.

 
Müzeleştirme üzerine yapılan teorik çalışmaların odak 

noktası büyük ölçüde tarihe getirilen belli bir yorumun, pek 
çok tarihsel anlatının ve deneyimin elenmesi ve seçilmesiyle 
oluşan tekil bir anlatının ister bir binanın sınırlı 
alanlarında ister kent coğrafyasına yayılmış farklı sergi 
biçimleri şeklinde tarihin ve/veya sanatın tek temsilcisi 
veya uzmanı olarak kendini konumlandırması üzerinde durur 
ve Foucault’nun disiplin mekanizmaları arasında müzenin de 
yer alması gerektiğini savunur. Sergileme pratiklerinin 
epistemolojik üstünlüğe dayanan bilgi üretimi bir yandan 
mekanı da metalaştırır ve serginin siyasetine kaçınılmaz 
bir ekonomik boyut da ekler.

Müzeleşmenin siyasal ekonomisinin okumaları içinde 
gündelik hayatın tarihsel veya sanatsal öğelerle, ait 
olmadığı bir tarih ve deneyim tarafından mimlenmesi ve 
dönüştürülmesi büyük önem taşısa da örtülü olanın sadece 
başka tarihler değil aynı zamanda da bir anı, tarih 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

210

veya ürün ekonomisini aşan ekonomik boyut olduğunun 
altını çizmek gerekir. Bu çalışma daha az değinilmiş 
ekonomik boyuttan hareket ederek sembolik değişimlerin 
bir ada ekonomisini ve dolayısıyla gündelik hayatını 
değiştirdiği Yassıada’nın (Plati) “Demokrasi ve Özgürlük 
Adası’na” dönüşümünü müzeleştirme kavramı ile birlikte 
ele almaktadır. 2000li yılların ikinci on yılı içerisinde 
kuvvetlenen bir sembolizmin müzesel bir dönüşüm getirdiği 
adanın estetik dönüşümü beraberinde ikinci bir yeniden 
üretimi, ekonominin adayı ve tarihini yeniden üretmesini 
getirmektedir. Bu anlamda semiyotik dönüşümün, estetiğin 
yeniden üretilmesinin, siyaset-sergileme ilişkisinin 
ayrılmaz bir parçası olarak estetiğin ekonomisi de 
tartışmaya açılmaktadır.



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

211

From Transculture To Transecology: Global Art 
Exhibitions As Sites For Entangled Narratives Of 

Global Modernity

Rana Öztürk 
İstinye University, Türkiye
rana.ozturk@istinye.edu.tr

This paper adopts transecology as a critical framework 
to examine how global contemporary art exhibitions have 
begun to dismantle the human-centered, colonial legacies 
of global modernity by proposing reconfigurations of the 
global entanglements through ecological and posthumanist 
perspectives. While transecology originates in queer, 
trans and posthumanist ecocritical approaches within 
the environmental humanities, this paper draws on its 
broader capacity to disrupt binary logics—such as nature/
culture, human/non-human, center/periphery—that underpin 
the hegemonic narratives of global modernity. It offers a 
transversal methodology through which curatorial discourse 
can move beyond anthropocentric, Eurocentric, and linear 
modernist models, engaging instead with situated knowledges, 
co-existing temporalities, and ecological entanglements. 

The concept offers to be a productive tool for 
examining the transformation of global art exhibitions 
as critical transcultural arenas for challenging Euro-
American art-historical canons and fostering spatially 
differentiated global cultural narratives to one that also 
engages with environmental and ecological interconnections 
across the world. Peripheral biennials—such as those in 
Istanbul, Havana, Sharjah, Johannesburg, and Dakar—have 
been instrumental in integrating previously marginalized 
art practices into global circulation, enabling a more 
transnational dialogue in contemporary art. Simultaneously, 
hegemonic institutions like documenta have been reshaped 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

212

by these global discourses, responding to calls for 
postcolonial reflexivity and geographic diversification. 
While early debates foregrounded geopolitical entanglements 
and efforts to renegotiate the West’s relationship with 
its “others,” recent curatorial practices have expanded 
to encompass relational ecologies, catalyzed by rising 
awareness of climate change and environmental crisis. 

This shift necessitates a reframing of global 
exhibitions—from transcultural to transecological—since 
geopolitical and identity-based frameworks alone are no 
longer sufficient to account for the ecological, multispecies 
relationalities emerging within increasingly fluid and 
interconnected geographies. Contemporary exhibitions 
increasingly engage with posthumanist themes—emphasizing 
human-nature and human–non-human relations—to explore 
alternatives to anthropocentric worldviews. This paper 
reconsiders the concept of the contemporary as both a 
transcultural and transecological temporality within global 
modernity. It proposes that the contemporary encompasses 
not only human histories but also the temporalities of 
land, nature, ecosystems, and non-human agents. By tracing 
this curatorial shift from documenta 13 (2012) and the 
14th Istanbul Biennial (2015), both curated by Carolyn 
Christov-Bakargiev, to more recent exhibitions, such as 
documenta 15 (2022) and “Foreigners Everywhere” in the 60th 
Venice Biennale (2025), this study highlights how global 
curatorial practice contributes to the reimagination of 
modernity through situated, plural, and planetary lenses.



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

213

Not Just A Picture: The Image As Extension Of 
The Body

Ray Drainville 
University of Waterloo, Canada 
ray.drainville@uwaterloo.ca

Do we distinguish ourselves from our representations, 
or do we understand them as extensions of us? The former is 
understood as a modern, rational perspective, whilst the 
latter is considered a relic from much older, pre-rational 
times: if anything, it is a form of magical thinking. I 
argue that this pre-rational belief continues to this 
day, and it reveals the rhetorical power of imagery to 
influence our perception of its subject. The parameters of 
this extension have changed over time, having modernised 
into something more informal and arguably more pervasive. 
For instance, we no longer need a magical ritual to extend 
the image: we need only assert the connection between 
the person and the representation. And with ubiquity of 
technologies to represent people, through photography 
and Photoshop, any of us may now feel vulnerable through 
imagery portraying us. 

The phenomenon I describe can be most clearly understood 
by examining artefacts that have been physically damaged to 
attack their subjects, or that metaphorically damage their 
subjects through mockery or unflattering portrayals. These 
have been experienced as harm to the subjects they depict 
and have provoked strong emotional, social, and even legal 
responses. Historical examples such as Akkadian ṣalmu, 
figurines used in love spells, and defaced statues of the 
gods by early Christians reveal that this belief has long 
underpinned how images are treated. In modern contexts, 
this dynamic persists through satire, protest art, and 
viral media, where representations can elicit powerful 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

214

reactions precisely because they are seen to affect their 
subjects. The legal prosecution of caricatures, censorship 
of politically charged images, and public outrage (and 
sometimes acclaim) over acts of image destruction all 
point to a persistent, if often unspoken, understanding 
of imagery as socially and psychologically consequential. 
Even in everyday life, the ability to curate and control 
one’s digital likeness—such as untagging oneself from an 
unflattering photo on social media—reflects a continued 
sensitivity to how representations impact both selfhood 
and social perceptions of the self. Rather than a mere 
detached depiction of a subject, the image remains a site 
of deep identification and vulnerability, suggesting that 
the ancient intuition of image-body continuity remains 
deeply embedded in contemporary visual culture.



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

215

Estetik Düşüncenin Örgütsel Biçimi: Sanart 
Derneği Üzerinden Süreç Odaklı Bir Okuma 

Saadet Kök Ayaz 
İstanbul Beykent Üniversitesi, Türkiye 

mimsaadet@gmail.com

Bu makale, Türkiye’de çağdaş estetik düşüncenin 
kavramsal ve örgütsel oluşumunu analiz etmek amacıyla 
1990’larda kurulan SANART Estetik ve Görsel Kültür 
Derneği’ni incelemektedir. Estetik düşüncenin sadece felsefi 
veya sanatsal düzlemlerde değil, aynı zamanda örgütsel 
yapılar, ilişkisel ağlar ve çok aktörlü kolektif oluşumlar 
aracılığıyla da şekillendiği argümanından yola çıkarak, 
SANART Derneği Manuel DeLanda’nın toplumsal öbekleşme 
teorisi (assemblage theory) ışığında incelenmektedir.

SANART, estetik düşünce etrafında sanat, mimarlık, 
tasarım ve felsefe gibi farklı disiplinleri bir araya 
getiren öncü bir platformdur. Bu özelliği ile sadece 
disiplinlerarası değil, aynı zamanda disiplinler ötesi, 
ilişkisel ve süreç odaklı bir estetik anlayışı temsil 
etmektedir. Makale, bu çok katmanlı yapının nasıl inşa 
edildiğini, bağlantılı olduğu tarihsel ve entelektüel 
ilişkilerinden gelişen nasıl bir estetik çerçeve sunduğunu 
incelemektedir. Bu bağlamda, SANART Derneği Türkiye’de 
estetik düşüncenin çağdaş oluşumu için nasıl bir kurumsal 
platform sağlamıştır? Öbekleşme teorisi, estetik düşüncenin 
kurumsal oluşumunu analiz etmek için nasıl bir analitik 
çerçeve sunmaktadır? SANART’ın içsel ve dışsal ilişkileri, 
estetik düşüncenin tarihsel dönüşümleriyle nasıl 
kesişmektedir? Kurucu aktörlerin (özellikle Jale Erzen) 
bireysel katkıları, ilişkisel ağların ve estetik temaların 
oluşumunu nasıl etkilemiştir? soruları ele alınmıştır.

Bu analiz, Manuel DeLanda’nın öbekleşme teorisi 
temelinde inşa edilen bir çözüm üzerine kurulmuştur. 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

216

Metodolojik olarak, SANART derneğine ait yayınlar, sempozyum 
metinleri, konferans bildirileri, kurumsal belgeler ve 
gazete makaleleri gibi arşiv materyalleri analiz edilmiş; 
elde edilen veriler içsel (aktörler, kavramlar, yapılar) 
ve dışsal (diğer kurumlar, entelektüel etkiler, tarihsel 
koşullar) bileşenler üzerinden sınıflandırılmıştır. Bu 
çerçevede, derneğin aktörleri ve kişilerarası ağları, 
toplumsal öbekleşme teorisinin terminolojisine göre 
örgütsel düzeyde tanımlanmıştır. Özellikle, Jale Erzen’in 
ağ kurucusu olarak rolü, SANART’ın entelektüel yönelimini ve 
tematik çerçevesini şekillendirmede belirleyici olmuştur. 
Örgütsel bağların düğümleri doğrultusunda makale, dernek 
tarafından düzenlenen sempozyumlarda ve yayınlarda öne çıkan 
temaların, dönemin küresel ve yerel estetik tartışmalarıyla 
nasıl kesiştiğini incelemektedir. Bu bireysel katkıların 
kolektif yapıların oluşumundaki etkisini değerlendirirken, 
makale aynı zamanda tematik karşılaşma ve kurumsal dönüşüm 
kavramları üzerinden ilerlemektedir. Bu karşılaşmalar 
sayesinde SANART’ın bazen kavramsal ortaklıklar kurduğu, 
bazen de özgün katkılarıyla öncülük ettiği savunulmaktadır.

Bu çerçeve içinde SANART, Türkiye’deki estetik 
düşüncenin tarihsel ve çağdaş bağlamını bir araya getiren 
benzersiz bir platform olarak konumlanmaktadır; estetiği 
disiplinlerarası ve ilişkisel bir düzleme taşıyan 
yapısıyla, 21. yüzyılda devam eden teorik dönüşümlerin 
somut bir örneğini sunmaktadır. Makale, çağdaş estetik 
teorilerinin sadece teorik düzeyde değil, kurumsal ve 
kolektif yapılar aracılığıyla da nasıl şekillendiğini 
göstermeyi amaçlamaktadır.



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

217

Ölçülemez Olanın Figüratif Politikası: 
Hypotyposis, Ritmik Çağdaşlık Ve Spekülatif 

Tarih 

Salih Akkanat 
Gümüşhane Üniversitesi, Türkiye 

salih.akkanat@gmail.com

Bu bildiri, figüratif ölçüsüzlüğün estetikte açtığı 
yarıktan siyasete uzanan eşiği yoklamayı hedeflemektedir: 
Dünyayı yalnızca “göstermekle” yetinmeyen, ortak ölçüyü 
daima taşıran bir sunum kipinin, kamusal muhakemeyi nasıl 
harekete geçirdiğini sorgulamayı amaçlar. Bildirinin temel 
iddiası; estetik sunumun, kavramın gerisinde kalan bir 
süsleme değil ölçü ile ölçüsüzlüğün gerilimini sahneleyen, 
henüz adı konmamış bir “biz” için yer açan bir eylem 
olduğudur.

Bildirinin temelinde, Üçüncü Eleştiri’de kavramsız 
tekilde evrenseli görünür kılan “hipotipozis” kavramı 
bulunmaktadır. Bilindiği gibi şematik kipte sezgi 
ile kural arasında bir arayüz kurulmakta; sembolik 
kipte ise soyut olan, tekil bir imge ya da sahnelemede 
cisimleşmektedir. Bu bağlamda, güzel, ortak duyunun dilini 
kurarak paylaşılabilir bir ölçü önerirken; yüce, ölçüyü 
aşan fazlalığıyla dilin sınırlarını zorlamakta, kararsız 
bir açıklık üretmektedir. Reflektif yargı, evrenselin hazır 
olmadığı yerde “örnek” aracılığıyla ortak geçerlilik icat 
ederken; estetik deneyim böylece, zevklerin mahrem bir 
toplamı değil, kamusal tartışmayı örgütleyen bir sunum 
tekniği olarak anlam kazanmaktadır.

Ne var ki çağdaş görünürlük rejimi, gösterilir olanı 
stoklayan ve işletime sokan bir mantıkla çalışmaktadır; 
ışığın artışı bazen anlamın yıpranması manasına gelir. 
Burada “peçe” figürü bir pedagojidir haline gelir: Göstermek 
için saklamayı bilmek; açıklığın kendisini tüketmemek. 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

218

Fakat peçe, mesafeyi kararın ertelenmesine dönüştürdüğü 
anda siyaseti etkisizleştirir. Bu yüzden aradığımız 
şey, büyülenmeyi frenleyen ama kararı iptal etmeyen bir 
mesafedir: Gözün önüne getirme, kararın koşuludur; fakat 
karar da gösterinin sonu değil, kamusallaşmasının eşiğidir.

Bir bakıma figür, siyasal alanda kaçınılmazdır; fakat 
kolayca “tipleşme”ye, kimlik olarak donmaya meyleder. Burada 
önerimiz, figürü tümden reddetmek değil, onu “hiperbolik” 
bir fazlalıkla açık tutmaktır: İmge kendi sınırını içeriden 
aşıp tam kapanacağı yerde taşabilir ve böylece, mitik 
sabitlemeyi bozma ihtimali belirir. Bu taşkınlık, yalnızca 
estetik bir jest değil, siyasal bir güvenlik valfi gibi 
işler: Kapanmaya direnen figür, çoğulluğu diri tutmaya 
hizmet eder.

Bu nedenle siyaset, bedenlerin ve dillerin yönetimi 
değil; görünürün paylaşımını yeniden ayarlayan, evrensel 
iddia taşıyan kararların sahnelenişidir. Payı olmayanların 
görünürlüğe çıkışı, yalnızca temsil edilmekle değil, 
“örnek”in kamusal etkisiyle gerçekleşir: Tekil bir sahne, 
genelin dilini kurabilir. O hâlde bir ritim öneriyoruz: 
Mesafe, büyülenmeyi frenlerken örnek, tekilden evrensele yol 
açabilir; hiperbolik fazlalık, figürü donmaktan alıkoyarken 
karar, sahneyi kurumsal biçimlere tercüme edilebilir bir 
kamusallığa taşıyabilir. Böylelikle ne yönetimselliğin 
estetize edilmiş konforuna teslim oluruz ne de mit-kurucu 
imgelerin huzuruna sığınırız.

Sonuçta hipotipozis, yasa ile icadı, mesafe ile 
kararı birlikte tutan bir politik imlâ olarak yeniden 
düşünülmelidir. Ölçüyü korurken ölçüsüzlüğün hakkını veren; 
örneği verili kurallara indirgemeden evrensel iddiayı 
duyulur kılan; tekilden başlayan ortak geçerlilikleri 
kalıcı biçimlere çevirmeyi deneyen bir dil… Bu dil, 
çatışmayı bastırmadan çoğulluğu birbirine bağlayacak ve 
“biz”i, tekrara düşmeden, yeniden kuracaktır.



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

219

Defining Realism Historically
 

Sam Heffron 
University of St Andrews, Scotland, United Kingdom 

sh367@st-andrews.ac.uk

People often describe some films as more realistic than 
others, but what makes them so? One might think it is a 
matter of how films create a convincing perceptual experience 
of objects and events akin to how we experience them in 
reality, but this is mistaken. Throughout discussions of 
realism in film little philosophical attention has been 
paid to how the medium might be causally responsible 
for generating these experiences. Although it is widely 
acknowledged that films are made according to conventions 
for establishing certain spatial, temporal and narrative 
relationships, the idea that realism is a product of 
conventions has been less well received. Against this 
scepticism, I argue that understanding realism requires 
situating cinematic conventions and viewers’ judgements of 
realism within their broader historical context.

This paper will proceed in three sections. The first 
involves examining a case study where I propose focusing on 
how the cinematic medium is used to make certain perceptual 
information of an object salient to a viewer. On this 
account, our experience of cinematic content is determined 
by conventions and styles that bring certain kinds of 
features to our attention, while backgrounding other kinds 
of features. I use this analysis to establish a causal 
framework for considering the relationship between a film 
and the experiences viewers have.

In section two, I discuss why certain types of 
information are deemed more relevant than others for 
generating experiences we deem realistic. Following 
Catharine Abell (2007), I propose understanding realism 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

220

in terms of how relevant certain information is to the 
perceptual appearance of the object depicted. I show how 
our sense of realism is shaped by both our knowledge of 
real-world appearances and cinematic conventions that guide 
expectations. I argue that realist works can be understood 
as belonging to a historical narrative of realistic 
representations and judging a film as realistic involves 
recognising how it responds to pre-existing realist works.

In the third section, I use the findings of the foregoing 
sections to give an account of how different cinematic 
styles can be described as realistic and how the term 
‘realism’ is used to mark the difference between these 
styles. I propose understanding the realism of a style in 
terms of how it is informative about certain aspects of 
reality which other styles are not. Different film cultures 
and traditions aim to capture reality in different ways. 
My proposal articulates this diversity and explains how 
realism is relative to each of these styles in terms of how 
they are informative about aspects of reality that were 
relevant to viewers in different social and historical 
contexts.

I conclude by arguing that the theory I advance offers 
a more holistic view of cinematic realism than existing 
theories by providing a more plausible account of (i) how 
viewers engage with films and reality, (ii) how the evolving 
nature of the cinematic medium fits into our conception of 
realism in film, and (iii) the diverse range of information 
that counts towards realism based on its relevance within 
a film’s historical context.



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

221

The Turkish House in Transition: Memory, 
Modernization, and the Aesthetics of Loss

Seçil Özcan Geylani 
Başkent University, Türkiye 

secil@baskent.edu.tr

The post-war modernization period in Türkiye brought 
about profound transformations in cultural, social, and 
spatial dimensions. These shifts are particularly evident 
in architecture and literature, where traditional concepts 
of aesthetics were challenged and redefined. Although the 
historiography of architecture from this period primarily 
focuses on urbanization, rural-to-urban migration, and 
modern housing policies, literary texts provide rich, nuanced 
representations of space that engage with temporality and 
collective memory. At the heart of this transformation 
is the tension between the traditional Turkish house and 
the modern apartment. This contrast reflects not only 
physical alterations to the built environment but also 
deeper changes in lifestyles, social values, and aesthetic 
sensibilities. How do these different media -architecture 
and literature- represent and negotiate this shift? How 
is the traditional domestic space reimagined or contested 
as modern housing become more prevalent? Exploring these 
questions reveals how space becomes a site where tradition 
and modernity intersects, producing complex aesthetic and 
cultural narratives.

The architectural discourse of the time, as seen 
in Sedad Hakkı Eldem’s typological studies, emphasizes 
reinterpreting traditional house forms through their 
physical and functional aspects in modern architecture. 
In contrast, Carel Bertram’s concept of collective 
memory highlights how the social and cultural image of 
the Turkish house transforms into a symbolic construct 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

222

over time. Literature serves as an intermediary between 
these two perspectives, shedding light on the temporal 
and social dimensions of space and expressing nostalgic 
and aesthetic responses to the erosion of traditional 
forms. This dynamic is evident in literary portrayals of 
traditional houses being replaced by apartment blocks, 
which are often depicted as an aesthetic and mnemonic 
reflection of a disappearing way of life. These spatial 
changes entail not only architectural modifications but also 
the reconfiguration of daily routines, social relations, 
and cultural values. Thus, domestic space functions as a 
site of memory, commemorating what is lost while critically 
interrogating emerging modes of living.

Within this framework, the interplay between rational 
and nostalgic depictions of the traditional house merits 
further examination. The aesthetic articulation of tradition 
can be understood as a form of resistance to rapid, disruptive 
modernization processes. Thus, aesthetics operates not 
only on a formal level, but also as a field of social and 
cultural contestation where competing narratives about 
identity and belonging are negotiated. Examining these 
interwoven themes through the interdisciplinary lenses 
of architecture and literature reveals the multilayered 
transformation of mid-20th-century Turkish housing culture 
as a complex negotiation between continuity and change. This 
approach challenges traditional architectural histories 
by highlighting literature’s essential role in shaping 
spatial meanings and collective memory. Ultimately, this 
approach enriches our understanding of how tradition and 
modernity coexist and conflict in the evolving Turkish 
domestic landscape.



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

223

The Memory You Have Called Cannot Be Reached At 
The Moment

Seda Hayal Tatlı & Baki Burak Acıl 
Istanbul Topkapı Unıversıty, Türkiye

sedahayaltatli@topkapi.edu.tr

Memorial are monuments used to remind of specific 
historical information from a particular perspective; 
it may also involve commemorating through ceremonies or 
rituals; and may refer to keepsakes or mementos designed 
to preserve memories. This study explores the translation 
of intangible values into tangible forms and investigates 
optimal modes of expression. Sub-questions, including the 
lifespan of memorial places and consensus on behavioural 
norms within memorials, are also addressed.

During the study, examples of monuments that gained 
attention from the media and triggered public reactions 
were examined. A literature review covered topics like 
monuments, collective memory, memory commodification, and 
the relationship between memory and history. The study 
encompasses various types of memorials. Selected examples 
include Memorial to the Murdered Jews of Europe (Berlin), 
emphasizing symbolic commemoration; a monument in Taksim 
Square, Istanbul, sampling the hierarchy and social 
positioning around it; and a temporary commemoration 
-Memory Room exhibition to remind recent traumatic losses- 
in Diyarbakır.

The examined examples share a commonality in terms 
of the disconnection of individuals interacting with the 
values they represent. The connection with the past may 
have been severed or may never have been established. 
In such cases, the commodified past begins to serve as 
decoration for someone else. Conflict with those who have a 
connection with the past or the memorial is thus ignited. 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

224

In this context, the disconnection in the relationship 
between the memorials and the symbolic values they carry 
needs to be examined in terms of the spirit of time and 
social norms.

Monuments representing the struggles encompass creative 
expressions. In the context of social confrontation or 
social reproduction, monuments aim to hold onto time. 
Embodying history or events in memorials should also bring 
social acceptance. Otherwise, ‘contextlessness’ and a lack 
of connection will be experienced. 

Key words: Memorial, monument, tangible, intangible, memory 
commodification, commemoration



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

225

Hayali Geçmişler Ve Bugünün Estetiği: Zaman 
Sorunu Ekseninde Bir Değerlendirme 

Selda Salman
 İstanbul Kültür Üniversitesi, Türkiye

seldasalman@gmail.com

Bu sunumda Benedict Anderson’un Imagined Communities 
(Hayali Cemaatler) adlı kitabında söz ettiği ulusallaştırılmış 
anlatıların zamansal referanslar taşımaması üzerinden 
zaman algısı ve estetik arasındaki ilişkiyi ele alacağım ve 
zaman referansları olmayan böylesi anlatıların yarattığı 
politik-ideolojik deformasyonu tartışacağım.

Uluslar, etnik topluluklar ya da benzeri yapılardaki 
insan toplulukları geçmişlerini “kurtarıcı ata” ya da 
“peygamber” kültü üzerinden düşünür ve buna ilişkin 
destanlar ile söylenceler oluşturur. Çoğu zaman tapınaklar, 
ikonalar, edebi eserler, heykeller, resimler, dokumalar 
gibi —bugün bir kısmını sanat olarak adlandırdığımız— 
insan ürünlerinde karşılığını bulan bu anlatılar, zaman ve 
uzamın kavranış biçimlerini değiştirir. Somut, yaşanmış, 
tarihsel olaylarmış gibi ele alınan ve sonraki kuşaklara 
aktarılan anlatılarda —ya da bizatihi tarihsel olaylarda— 
zamansal-uzamsal referansların kaybolduğunu ve bu nedenle 
bu söylencelerin bugüne etkilerinin devam edebilme gücüne 
sahip olduğunu düşünüyorum.

 
Bu anlatılarda zamana-uzama ilişkin referans noktaları 

olmadığı gibi coğrafi ve antropolojik özellikler de hesaba 
katılmaz. Kanımca, bu durum özellikle de antropolojik anlamda 
zaman ve mekânın kesişim ilişkilerini değerlendirme dışına 
iterek, hayali bir geçmişten kopuşun önüne geçer. Neden-
sonuç ilişkilerini de askıya alan bu inanışlar, anlatılar, 
tarihselleştirmeler politik anlamda epistemolojik bir 
deformasyona neden olur. Nitekim bu anlatılar zamanın 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

226

ve uzamın tarihsel anlamdaki süreklilik ve kopuşlarının 
algılanmasını güçleştirir. Antropolojik anlamda hem 
biyolojik hem kültürel evrimsel süreçleri değerlendirme 
dışı bırakan bu anlatı ve inanışlar —Anderson’ın da dile 
getirdiği gibi— insanların toplumsal biraradalığına katkı 
sağlayabilir; ancak onlara sürekli ihtiyaç duyan toplumsal 
yapılarda zaman ve uzam ekseninde olgusal düşünebilme 
bağlamında epistemolojik bir deformasyona neden olması 
vakıadır. Bu nedenle bu türden “hayali cemaatler”in 
gelecek oryantasyonunun gerçekleşmesi noktasında zayıf 
kalabildiğini düşünüyorum. Asla geçemeyen hayali bir 
geçmişte takılı kalmak ve zamansal-uzamsal referansları 
olmayan bir zaman girdabı içinde sürüklenmek de kısmen 
yine bu zaman algısının mahiyetinden kaynaklanıyor 
kanaatindeyim.

 
Anderson, bu durumu Hıristiyan Avrupalı topluluklarda, 

özellikle Orta Çağ’da, kilise resimlerindeki tasvirlerin 
geçmişin değil o dönemin tarihsel özelliklerini taşımasından 
hareketle ileri sürmüştü. Bugün ise benzer bir işlevi 
görsel-işitsel kültür endüstrisinin ürünlerinin devraldığı 
ve bugünün estetiği ile geçmişin yeniden ve yeniden 
inşasının bir tarihsellik değil zaman referansı bulanık bir 
bugünkülük içerdiğini söyleyeceğim. Bu bağlamda Anderson’un 
çalışmasını yalnızca geçmişe dönük bir değerlendirme olarak 
değil, bugün devam eden bir sürecin bir parçası olarak ele 
alacağım. 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

227

Harabeler Ve Yankılar: Adorno Ve Benjamin’de 
Sanat Ve Tarihin Diyalektiği

Selvihan Polat 
Iğdır Üniversitesi, Türkiye
polat.selvihan@gmail.com

Bu çalışmada, Eleştirel Teori geleneğinin iki önemli 
figürü olan Theodor W. Adorno ve Walter Benjamin’in 
estetik ile tarihsellik arasındaki ilişkiye dair özgün 
yaklaşımlarını, onların kendi metinlerinde tartıştıkları 
sanat eserleri ve imgeler üzerinden incelenmektedir. Her 
iki düşünür de bu konuda etkili ancak birbirinden farklı 
teoriler geliştirmiş olsa da çalışmaları ortak kaygılar 
ve zengin bir tartışma sunmaktadır. Adorno ve Benjamin, 
tarih ve estetik deneyimin doğrusal, bütüncül ve uyumlu 
değil, parçalanmış, süreksiz ve fragmanter olduğu konusunda 
hemfikirdir. Her ikisi de sanatın tarihsel koşulları nasıl 
yansıttığını, bunlarla nasıl etkileşime girdiğini ve 
eleştirdiğini araştırmaktadır.

Benjamin Alman Yas Oyununun Kökeni’nde alegori 
kavramını merkeze alarak klasik tarih anlayışının doğrusal 
ve ilerlemeci yapısına karşı, tarihin her an devrimci 
kırılmalar ve olanak barındırdığını ileri sürmektedir. Ona 
göre, geçmişin anlamı, şimdinin ihtiyaçları ve deneyimleriyle 
yeniden oluşturulur; tarih, yalnızca tamamlanmış bir 
olaylar dizisi değil, her an yeniden harekete geçirilebilen 
ve yeniden yorumlanabilen bir olasılıklar alanıdır. Tarih 
Kavramı Üzerine Tezler’deki “tarih meleği” (Angelus 
Novus) imgesi, geçmişin yıkıntılarının ve felaketlerinin 
bugüne taşındığı ve tarihin bir ilerleme öyküsü değil, 
felaketlerin birikimi olduğu fikrini estetik bir düzlemde 
somutlaştırmaktadır.

Adorno’nun kavramsal çerçevesi ise hem sanatın hem de 
tarih bilincini eleştirel bir şekilde yeniden düşünmeyi 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

228

mümkün kılmaktadır. Beethoven’ın geç dönem dörtlüleri, 
Schönberg’in atonal müziği ve Paul Klee’nin resimleri gibi 
örnekler üzerinden, sanat yapıtının tarihselliği, biçimsel 
çözülme, gerilim ve tamamlanmamışlık duygusu aracılığıyla 
deneyimlenebileceğini savunmaktadır. Adorno’ya göre sanatın 
önemi, tarihin tortularını ve travmalarını doğrudan temsil 
etmekte değil, biçimsel parçalanma ve estetik uyumsuzluk 
yoluyla eleştirel bir mesafe oluşturmakta yatmaktadır. 
Picasso’nun “Guernica”sı gibi eserler, tarihin travmatik 
anlarını evrensel bir acı ve direniş diliyle işlemektedir.

Adorno ve Benjamin’in sanat ve tarihsellik ilişkisine 
dair verdiği örnekler, estetik deneyimin geçmişle kurduğu 
ilişkinin hiçbir zaman tamamlanmış, bütüncül ya da doğrudan 
temsilci olmadığını gösterir. Barok dramdan modern müziğe, 
Klee’nin resimlerinden Picasso’nun “Guernica”sına kadar, 
sanat yapıtı tarihin parçalı ve eleştirel bir şekilde 
deneyimlenmesine olanak tanımaktadır. Bu yaklaşım, 
tarihsellik ve güncellik arasındaki dinamiği estetik 
deneyimin merkezine yerleştirmektedir. 

Sonuç olarak, Adorno ve Benjamin’in fikirleri, 
sanatın tarihsellikle nasıl bir diyalog içinde olduğunu ve 
toplumsal gerçekleri yansıtıp şekillendirirken eleştiri 
ve dönüşüm olasılığını nasıl koruduğuna dair derin bir 
kavrayış sunmaktadır.



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

229

Reconsidering Tolstoy’s “Proper Feelings” Of Art 
Today

Seniye Tilev 
Kadir Has University, Türkiye

seniyetilev@gmail.com

In a world full of natural beauty and everyday 
pleasures, one might ask: why does art matter? What 
makes it uniquely valuable, and on what grounds are 
the efforts to produce, preserve, and exhibit it truly 
justified? These are not only aesthetic questions but also 
political ones, especially when cultural resources are 
unequally distributed. In his seminal work What is Art?, 
Leo Tolstoy critiques the elitism of institutionalized art 
and argues that true art must function as a sincere and 
accessible communicative act between human beings. For 
Tolstoy, art and science are the two principal organs of 
humanity’s moral and spiritual development. His ideal of 
art is almost religious in tone: it is the transmission of 
“proper feelings” that uplift and unify the human soul. 
Tolstoy insists that each historical epoch has its own 
paradigm of such “proper feelings.” For his time, these 
were love, empathy, and solidarity — emotions that he 
believed true art should “infect” the audience with. Art 
that fails to evoke or cultivate these feelings, no matter 
how technically impressive, is considered by Tolstoy to be 
a fancy play, for a privileged minority.

This paper argues that Tolstoy’s vision of art as a 
social and unifying force is not only historically important 
but urgently relevant to our contemporary aesthetic and 
political conditions. In the wake of postwar disillusionment 
and the rise of postmodernism, much of contemporary art 
abandoned grand narratives and universal ideals. Yet, as 
Claire Bishop argues, many forms of participatory and 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

230

socially engaged art today attempt to rebuild art’s ethical 
and communal function — not by abandoning aesthetics, -or 
reducing it to propaganda- but by reimagining spectatorship 
and relationality.

Additionally, Jacques Rancière’s concept of the 
“distribution of the sensible” helps us understand how 
aesthetic practices shape what is visible, sayable, 
and thinkable in the political sphere. In this sense, 
contemporary grassroots and digital art forms can be seen 
not only as aesthetic but also as acts of resistance and 
reconfiguration of collective perception. 

Thus, while Tolstoy’s aesthetic philosophy emerges 
from a very different historical context, it provides a 
provocative lens for rethinking the intersection of art, 
ethics, and politics today. In a global moment marked by 
alienation, inequality, and ecological crisis, art that 
fosters awareness, justice, and shared emotional experience 
may be one of the few remaining means to nourish the 
human spirit. Tolstoy, it can be argued, would urge us to 
reconsider which feelings are worth spreading through art 
in our time — and justice, both social and ecological, may 
be among the most vital.



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

231

Polyphony’s Genesis, The Quantum Score, And 
Entangled Musical Aesthetics: How Notation 

Shapes The Musical Mind

Serena Allegra 
University of Milan, University of Messina, Italy 

serena.allegra@unimi.it

This paper explores how musical notation has transformed 
our fundamental cognitive engagement with sound, the 
nature of musical aesthetics, and the way we create and 
preserve music. The transition from oral traditions to 
written forms precipitated a cognitive revolution, thereby 
enabling the externalisation and preservation of thoughts. 
While there are similarities between this transition in 
music and verbal writing, there are also key distinctions. 
In contradistinction to literary texts, musical scores 
do not offer a complete aesthetic experience through 
mere reading (Dahlhaus, 1982). Instead, music is an 
exploratory, multimodal experience that weaves together 
auditory, sensorimotor, cognitive and affective elements. 
The creative process is not merely the transcription of 
an idea; rather, it is a performative act involving play, 
listening and creation, and the blending of the nature of 
a work of art with that of a technical artefact.

The advent of notation enabled a significant cognitive 
shift, paving the way for complex forms such as motets, 
madrigals and twelve-tone music. As ethnomusicological 
studies confirm, polyphony did not simply emerge from 
visualising and superimposing voices on a graphic 
medium (Busse Berger, 2005). Rather, notation empowered 
musicians to master intricate musical structures, vastly 
expanding compositional and performative possibilities. 
The development of polyphony at the School of Notre Dame 
provides a valuable case study, enabling us to trace its 
evolution by comparing existing manuscripts.



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

232

As an intermodal medium (Parisi 2019), notation 
facilitated sensory hybridisation, thereby effecting a 
radical transformation in creativity. The present study 
posits that an understanding of polyphony through this 
particular lens assists in transcending the long-held 
prejudice, rooted in Cartesian dualism, that frequently 
relegates Western cultivated music to a purely intellectual 
realm. This is a realm in which the composition of music 
is considered to be “high art” and performance is merely 
a secondary effect.

This techno-aesthetic perspective on musicality also 
challenges the strict ontological division between written 
and performed music. The advent of musical notation, far 
from diminishing performance, furnished a visual depiction 
of pitches and rhythms. The impact of this phenomenon 
on visual memory and the visual-mental organisation of 
compositions was significant, with substantial consequences 
for cognition itself and participatory sense-making 
(Schiavio and De Jaegher 2017).

From this perspective, the musical score can be viewed 
as a site of aesthetic quantic entanglement, connecting 
diverse temporalities and aesthetics in a non-linear fashion. 
In the quantum state of the score, a superposition of all 
possible aesthetic and performative outcomes is posited. 
The act of performance thus constitutes the collapse of 
the wave function, whereby the system actualises into a 
specific, determinate state. The dynamic interplay between 
the potentiality of the score and its realisation in 
performance highlights how the music aesthetically fully 
actualises in that entangled state.



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

233

Çağdaş Seramik Sanatında Plastiklik Ve Erime 
Üzerine Kavramsal Çözümlemeler 

Sibel Kibar 
Kastamonu Üniversitesi, Türkiye 

skibar@kastamonu.edu.tr

Seramik, tarih boyunca hem kırılganlığı hem de dirençli 
doğasıyla dikkat çeken bir malzeme olmuştur. Başlangıçta 
yalnızca fonksiyonelliği gözeterek biçimlendirilen seramik 
objeler, bugün sanatçılar tarafından malzemenin fiziksel 
sınırlarının esnetildiği ve dönüştürüldüğü özgün ifade 
biçimlerine evrilmiştir. Bu süreçte sanatçılar, ortaya 
koydukları eserlerde kimi zaman malzemenin sahip olduğu, 
güç, dinamizm, hareket ritim ve plastiklik gibi kavramları 
temsil eden atıflarda bulunmuşlardır. Kil için temel bir 
özellik olarak kabul edilen plastiklik, bu araştırmada 
yalnızca fiziksel şekillendirilebilirlik bağlamında değil, 
aynı zamanda estetik ve felsefi bir problematik olarak 
ele alınmaktadır. Bu doğrultuda araştırmada akma, erime, 
çökme, bükülme ve sünme gibi çeşitli deformasyon biçimleri 
hem teknik yönleriyle açıklanmakta hem de çağdaş sanat 
pratiği içerisindeki görsel ve kavramsal izdüşümleri 
üzerinden tartışılmaktadır. Böylece plastikliğin görünür 
kıldığı deformasyon, salt bir “bozulma” olmaktan çıkarak, 
form ve anlam üretiminin yaratıcı bir bileşeni olarak 
değerlendirilmektedir. Seramiğin plastik yapıdan katı forma 
geçiş süreci, sanatçılara hem kontrollü hem de rastlantısal 
müdahaleler için eşsiz olanaklar sunar. Yüksek ısıda 
maddenin davranışındaki değişimler, biçimin kalıcılığına 
ve estetik normlara yönelik eleştirel bir sorgulamayı 
beraberinde getirir. Bu noktada yüzeyde ve formda ortaya 
çıkan çözülmeler, yalnızca fiziksel bir süreç değil, aynı 
zamanda nesnenin işlevine ve sanatçının müdahalesine dönük 
düşünsel bir yorum olarak anlam kazanır.

Özellikle yüksek sıcaklık altında gözlemlenen erime 
olgusu, seramiğin hem fiziksel sınırlarını hem de estetik 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

234

potansiyelini açığa çıkarır. Teknik anlamda erime, 
çoğunlukla sırın camsılaşmasıyla ilişkilendirilse de bu 
süreç yalnızca yüzeyde değil, aynı zamanda malzemenin 
yapısal bütünlüğünde de ortaya çıkan sünme, süneklik, 
esneme, akma ve ezilme gibi deformasyon biçimleriyle 
birlikte düşünülebilir. Bu çalışma, seramik sanatında 
“erime” olgusunu yalnızca teknik bir süreç değil, aynı 
zamanda estetik ve felsefi bir problematik olarak ele alır. 
Bu bildiri, seramikte erimeye ilişkin tekniklerin tarihsel 
kökenlerinden yola çıkarak, çağdaş sanat pratiğinde 
bu tekniklerin nasıl estetik bir dönüşüme uğradığını 
incelemektedir. Erime, sırların camlaşmasıyla biçim üzerinde 
akışkanlık, çözülme, çökme, taşma gibi etkiler yaratırken; 
aynı zamanda maddenin sabitliğine, biçimin bütünlüğüne ve 
nesneye atfedilen işlevsel anlamlara karşı bir müdahale 
olarak da okunabilir. Bu yönüyle erime hem zamanla hem 
de yerçekimiyle etkileşime giren, maddesel bir çözülüş 
pratiğidir. Geleneksel olarak, sırın düzgün, parlak ve yüzeyi 
bütünlüklü şekilde kaplaması beklenirken, çağdaş seramik 
sanatında bu beklentiler yerini “taşma”, “akma”, “çökme”, 
“kabuklanma” gibi kontrollü deformasyonlara bırakmıştır. 
Bu çalışmada Takuro Kuwata’nın sır hatalarını estetik 
avantaja dönüştürdüğü taşkın formlar, Christina Schou’nun, 
Zoe Preece’nin ve Koji Shiraya’nın damlayan organik sırları 
ve Eva Hild’in devinimsel soyut kompozisyonları, Livia 
Marin’in eriyen porselen kap formları, Sylvain Thirouin’un 
eriyen tabakları bu yaklaşımların çarpıcı örnekleri olarak 
incelenmiştir.

Bu bağlamda, “Taş” adlı kişisel çalışmam, kolaylıkla 
eriyen organik madde (örneğin insan elleri ve parmakları) 
ile neredeyse hiç erimeyen maddelerden biri olan pırlanta 
arasında kurulan karşıtlık üzerinden bu tartışmaya katkı 
sunar. Eserde pırlanta, çözülmezliği ve zamansal sabitliği 
simgelerken; insan eli, eriyerek kaybolmaya yazgılı olan 
canlı bedeni temsil eder. Böylece “erime”, yalnızca maddeye 
değil, öznelliğe, zamanla kurulan ilişkiye ve kalıcılık 
fikrine dair bir soru işareti hâline gelir.



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

235

Sanal Fırçalar Ve Görünmeyen Tuvaller: Dijital 
Sanata Bir Ontoloji Önerisi 

Şevval Ersan 
Türkiye

sevvalersan@hotmail.com

Dijital sanat, yeni bir sanat türü olarak karşımızda 
tüm gerçekliği ile durmaktadır. Aslında tarihi daha eski 
olsa da adından sıkça söz ettirmesi son otuz-otuz beş 
yıla dayanmaktadır. Dijital sanatın kurama bağlı olmadan 
gelişen ve dönüşen özgür kimliği, diğer sanat eserlerinden 
farklı olduğunu açık bir şekilde gözler önüne sermektedir. 
Teknolojinin etkisi ile geleneksel anlamda tuval ve boya 
kullanılarak yapılan resimler, yerini dijital ekran ve 
ekran fırçalarına bırakmıştır. Tabii ki dijital sanat 
sadece bu söylenen hali ile sınırlı kalmamıştır. Teknoloji 
günden güne ilerlediğinden, dijital sanat ve eserleri 
sürekli gelişim göstermiş ve göstermeye devam etmektedir. 
Bu durdurulamaz ilerleyiş, biz felsefecilerin bir ontoloji 
önerisi sunmasını gerekli kılmıştır. Herhangi bir sanat 
kuramı oluşturulurken sanat felsefesinden ilham alınması 
konuyu daha derinlemesine inceleme isteği uyandırmıştır. 
Literatürde dijital sanata ontoloji tayin etme girişimleri 
olsa da kültürü, sanatı ve teknolojiyi bütüncül bir şekilde 
ele alan bir yaklaşım oluşturulamamıştır. Çalışma dijital 
sanat eserleri için bir ontoloji oluşturmak üzere yola 
çıkarken; alt problemleri olan sanat-toplum ilişkisine, 
sanat eserinin biricikliğine, fiziksel gerçeklik sorununa 
ve etkileşimli sanat eserlerinin varlığına ilişkin bütüncül 
bir bakış açısı geliştirmeyi hedeflemektedir. Bu tebliğde 
büyük ölçüde Chalmers düşüncesinden faydalanılacaktır. 
Onun dijitale bakışı, geleneksele kıymet veren 
yaklaşımların ters istikametinde yer almaktadır. Bir ekran 
ve eserin estetik alımlayıcısı olduğu müddetçe dijital 
sanat eserlerinin varlığına bir zemin kurgulanabilir 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

236

haldedir. Bu bakış açısıyla yola çıkmak bir yer tayin 
etmede elverişli görülmüştür. Zıt istikamette yer alan 
yaklaşımlara gelince karşımıza çoğunlukla Baudrillard’ın 
görüşleri çıkmaktadır. Baudrillard, sanat eserlerinin 
içinin boşaltıldığını iddia ettiği bir zeminden hareket 
etmektedir. Ona göre sanal, asıl olan gerçekliğin yerini 
almaya başlamıştır ve bu önüne geçilmesi gereken bir sorun 
açığa çıkartmaktadır. Daha önce de ifade edildiği gibi bu 
durumun sorun teşkil ettiği düşünülmemektedir. Bu düşünce 
şekli karşıt olması bakımından ele alınacaktır. Bahsedilen 
yönleri sağlam bir zemine oturtmak adına, geleneksel sanat 
ontoloji yaklaşımlarından John Dewey’in estetik deneyim 
ontolojisine; yeni ontoloji temelli yaklaşımlardan 
ise Graham Harman’ın nesne yönelimli ontolojisine 
değinilecektir. Bu yaklaşımların akla ve mantığa yatkın 
yönleri belirlenerek dijital sanatın varlığına ilişkin bir 
çerçeve oluşturulmaya çalışılacaktır.



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

237

18. YYdan Önce Sanat Eğitimi Nerede? 

Tansu Açık 
Türkiye 

tansuster@gmail.com

Bu sorunun yanıtı bir dizi tarihsel olguya eğilmeyi 
gerektirir, hızlı bir kurumsal eğitimin tarihsel soykütüğünü 
çıkarırken, eksenimizi eski Yunanın eğitim ideali, 
Latinlerin  artes liberales  dedikleri yapılandırılmış, 
basamaklı eğitim tasarı oluşturacak.

İlk önce dilsel veriler : 18.yüzyıldan önce sanat ya 
da  güzel sanatlar adlandırması yoktu, tıpkı  edebiyat  genel 
adının bulunmayışı gibi, bu olgunun ne demeye geldiğini 
irdelemek, tarih sırasıyla Platon’dan beri bilinen artes 
liberales  ( AL diyelim buna) ama asıl Hıristiyanların 
geç antikçağda kurumsallaştırmasıyla AL’ın kökleşmesi 
öyküsünü, bunun   üniversite devrimiyle gözden düşmesi, 
ama hümanistlerin eliyle başka türlü canlandırılması, aynı 
zamanda değiştirilmesi bunun üniversiteye insan bilimleri 
olarak geri dönmesi, İtalyan hümanistlerinin kitlesel sanat 
alımlamasına katkıları, akademilerin kuruluşu evrelerini 
gözden geçirmeyi gerektirecektir.



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

238

Yeni İkonoklazm Çağında Felaket Estetiğine Karşı 
Umut İmgeleri

Toros Güneş Esgün 
Hacettepe Üniversitesi, Türkiye 

gunesgun@gmail.com

Geçtiğimiz yüzyılın ortasında dünya tininin kalıcı 
felaket olduğunu dile getiren ve ütopyayı tasvir etmemeyi 
salık veren Adorno’nun imgesiz materyalizmine karşı Bloch, 
umut imgelerinin (Wunschbilder) ve ütopyayı tasvir etmenin 
dönüştürücü gücünü savunmuştu. Aradan geçen zamanda her ne 
kadar Adorno’nun felakete dair öngörüleri gerçekleşmiş olsa 
da Bloch’un “umut imgeleri” kavramsallaştırmasına bugün geri 
dönmek, yine onun deyimiyle “hayal katli” (Phantasiemord) 
yüzünden umut imgelerinin soyunun tükendiği, “yeni 
ikonoklazm” çağı olarak adlandırabileceğimiz günümüzde 
geleceğe yönelen yeni bir politik estetiği düşünmek için 
farklı bir ufuk sunabilir.  Çoklu felaketlerin ardından 
ekranlarda her gün hızla akıp zihnimize kazınan imgeler; 
yanmış ormanların, depremle veya savaşla yıkılmış kentlerin, 
ölmüş hayvanların, kamplarda toplanan insanların, yoksul 
çocukların görüntüleri dünyayı algılama biçimimizi 
dönüştürür, ütopyaya yönelik arzumuzu ve imgelem gücümüzü 
köreltir. Rancière’in kavramıyla günümüzün yeni “estetik 
rejimi”, doğa güzelliğine ve sanat eserlerine dair estetik 
hazzımızı olduğu gibi, kendimizi sergileme formlarını ve 
başkalarını algılama biçimimizi yabancılaştırır. Geçmişin 
umut imgelerinin politik gücü yerini felaket estetiğinin 
hissettirdiği yılgınlık ve kayıtsızlık duygularına 
bıraktığında geriye kendilik imgelerinin soğuk bireyciliği 
ile pozitiflik kültürünün imgelerinin hazları kalır. Bu 
bildirideki amacımız da günümüzün her yere sirayet eden 
felaket estetiğine karşı 21. yüzyılın yeni umut imgeleri 
sunup sunmadığı sorusunu yanıtlamaktır. İlkin Bloch’un 
“umut imgesi” kavramsallaştırmasından yola çıkarak geçmiş 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

239

yüzyılın politik estetiğinin lokomotifi olan umut imgelerinin 
bugün nasıl gözden düştüğünü ve çağımızın ikonoklazmını 
betimleyecek, ardından günümüzün felaket estetiğine karşı 
umut imgelerinin sanat eserlerinde ve gündelik yaşamda yeni 
bir politik estetiği var etme koşullarını belirleyeceğiz. 
Bloch’un “gündüz düşleri” (Tagträume) ve sanat arasında 
kurduğu ilişkiden hareketle çağımızın gündüz düşlerini 
irdeleyeceğimiz bildiri kuramsal düzeyde Adorno’nun 
tasvir yasağı ile Bloch’un tasvir edilmiş ütopyaya dair 
görüşlerini karşı karşıya getirdikten sonra, güncel 
örneklerle umut imgelerinin dönüşümünü gösterecek ve sonuç 
olarak gelecekteki bir politik estetik için geçmişten 
alınabilecek ilhamlara işaret edecek.



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

240

Decay: The End Of The World And Of Art

Umut Eldem 
Doğuş University, Türkiye 

umut.eldem@gmail.com

In this presentation Hegel’s thesis on the end of art will 
be interpreted via the musical aesthetics of the famous post-
rock band Godspeed You! Black Emperor. The thesis of the “end 
of art” can be found in Hegel’s Lectures on Aesthetics. The 
thesis has garnered immense attention and controversy and is 
still being discussed both by Hegel scholars and by thinkers 
and researchers from various fields. Even though Hegel never 
uses the term “the end of art” the most precise statement of 
the thesis is as follows: 

[...] art, considered in its highest vocation, is 	
and remains for us a thing of

the past [ein Vergangenes]. Thereby it has lost for us 
genuine truth and

life, and has rather been transferred into our ideas 
instead of maintaining

its earlier necessity in reality and occupying its 
higher place.17 

This passage suggests that art has been on a journey 
through history and that it has reached its destination. 
However, this does not mean that art won’t exist anymore, nor 
that it has become unimportant. In fact, Hegel will state that 
the scientific knowledge of art has become more requisite than 
in ancient times.28

17 G.W.F. Hegel, Hegel’s Aesthetics: Lectures on Fine Art, tr. 
T.M. Knox, Clarendon Press: Oxford (1975), 11.

28 G.W.F. Hegel, Lectures on the Philosophy of Art: The Hotho Transcript 
of the 1823 Berlin Lectures. Ed. & Tr. Robert F. Brown, Clarendon Press: 
Oxford (2014), 186.



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

241

Godspeed You! Black Emperor’s latest album was 
released last year, and it was entitled as: “No Title 
as of 13 February 2024 28,340 Dead”. With this title the 
band calls attention to the death-toll which is the result 
of the massacre perpetrated by Israel since the 7th of 
October 2023 and that is still going on. The band attached 
this message to the album announcement: “No Title= What 
gestures make sense while tiny bodies fall? What context? 
What broken melody? And then a tally and a date to mark a 
point on the line, the negative process, the growing pile”.
 

In this album the band continues its aesthetics 
of decay. The sound of Godspeed You! Black Emperor is 
consistent throughout their discography: long ambient 
sequences, drone and industrial sounds, announcements and 
weird interviews are interlaced with distorted guitars, 
string instruments, drums, base and sometimes brass. 
The band acts as a harbinger at the end of the world, 
touching upon themes of decadence, post-apocalypse, end of 
capitalism, exploitation, war, hope and hopelessness.

Since their music is entirely instrumental it is 
difficult to present a definitive interpretation of this 
aesthetic, however, song titles provide a helpful directive 
in making sense of their multi-layered compositions. Some 
song titles from their latest album are as follows: “Babys in 
a Thundercloud”, “Raindrops Cast in Lead”, “Pale Spectator 
Takes Photographs” and “Grey Rubble-Green Shoot”. 

The band calls attention to both the powerlessness of 
art in the face of extreme and systematic violence, as well 
as our urgent and inevitable need for it. My presentation 
will attempt to make sense of this dual aspect of art in 
contemporary times via an interpretation of Hegel’s thesis 
on the end of art.



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

242

The Ontology And Power Of Images

Valentina Hribar Sorčan 
University of Ljubljana, Slovenia 

valentina.hribar-sorcan@guest.arnes.si

I would like to address the relationship between 
history and contemporaneity in aesthetics through the 
example of the ontology of images. By presenting the 
arguments of iconoclasm and idolatry (David Freedberg), I 
will examine whether these can still help us understand 
the essence of images today. How do we respond to them? Do 
we consider a figure, an image of a person, to be identical 
to the original? Can we slip into idolatry and worship in 
this context? Can we respond emotionally and physically to 
an image of a young woman or man on Instagram in a similar 
way as in Renaissance men were supposed to have done it 
in front of Titian’s Urbino Venus? Does a painting canvas 
have the same, lesser, or greater power than a photograph 
(artistic or not)? Can historical perspectives on images 
help us understand the modern, global culture of images?

My concern will go further to the power of images, 
our longing for them, or hostility and contempt, and 
consequently, if it concerns artistic images, what this 
tells us about the power of art itself? My research will 
conclude with the question whether we fetishize images: can 
we fall in love with the depicted object or a photograph, 
feel physical and emotional attachment to it? In this 
context, I will try to answer whether we perhaps care even 
more about the virtual images of living beings than about 
their live originals.



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

243

The Potential of Archaeological Land Art 
(A Case Study of Arkaim)

Viktoriia Kotova 
Chelyabinsk State University, Russia 

vika.kotova.2001@gmail.com

In this study, we focus on interpreting art objects 
within the Arkaim museum-reserve. Located in southern 
Chelyabinsk Oblast, Russia, Arkaim is an archaeological 
and cultural site with significant tourism potential. Its 
landscape consists of steppe zones with hills locally 
referred to as “mountains” — such as Mountain of Love 
and Shaman’s Mountain. These elevated areas hold special 
meaning for esoteric interpretations of the place. Spiritual 
practitioners conduct rituals for tourist groups atop 
these hills, share myths and legends, and teach how to 
make wishes properly. Similarly, the art objects located 
within Arkaim are imbued with symbolic meaning.

The goal of the research is to identify factors 
influencing the perception of new art objects within a 
cultural-historical landscape. Our hypothesis states that 
the closer the visual language of an art object aligns with 
established cultural and symbolic perceptions of visitors, 
the higher its aesthetic and communicative effectiveness.

The methodology included field observations of visitor 
behaviour near art objects from May to September 2024. 
Photographic documentation of tourist interaction was also 
conducted. During expeditions, interviews were carried out 
with visitors regarding their perception of the objects, 
and responses were recorded. A comparative analysis was 
performed between well-known art objects in Arkaim and 
new works being installed as part of the newly launched 
land-art park in 2024. The theoretical foundation draws 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

244

upon vernacular practice (B. Rudkovsky), Arkaim as a media 
phenomenon (M.V. Zagidullina, S.I. Simakova), and the land-
art movement (R. Smithson, A. Sonfist).

We examine this issue through successful examples 
of Arkaim’s art objects. Two notable sculptures by Boris 
Kacherovsky — Awakening of Russia (marble, 2001) and 
Arkaim Sunrise (marble, 1999) — have become focal points 
of ritual activity. Visitors leave messages at their bases 
(sometimes burning written notes), touch or embrace parts 
of them, and perform symbolic acts. Another example is the 
art object “Contemplator”, located at the foot of Shaman’s 
Mountain. It represents a human figure seated on a tall 
chair. The figure is made from metal wire, while the chair-
shaped pedestal is constructed from wood — materials that 
resonate with the principles of land art.

Since 2024, work has been underway to create a land-art 
park on the territory of Arkaim, including installations 
like “Fire Blossom” (ceramic, 2024) and “Man Hovering Along 
the Ribbon of Time” (wood, 2024). However, many visitors 
remain unaware of these additions or react negatively due 
to misunderstanding the imagery, execution, or novelty of 
the objects.

We believe that the clearer and more direct the 
artist’s expression of the sculpture’s concept, the 
higher its tourism potential and chance of acquiring a 
vernacular name. Recognizable imagery, visual parallels, 
and associative series allow art to connect more closely 
with tourists unfamiliar with history, archaeology, or the 
art world.

Our findings suggest that the aesthetics of interaction 
outweigh the author’s self-expression. An art object becomes 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

245

meaningful when it allows the viewer to participate in 
the creation of meaning. Land art, as a dialogue with the 
landscape, must consider not only the physical environment 
but also the cultural context; otherwise, the object remains 
alien within the location. Vernacular culture enables an 
art object to become familiar and comprehensible quickly. 
Touristic effectiveness depends on an object’s ability 
to be recognized, connected to the place, and having an 
emotional load.

 	 Therefore, for the successful development of the 
land-art park in Arkaim, it is crucial to consider 
existing cultural codes, use forms that allow multiple 
interpretations, and engage visitors in the process of 
meaning-making through QR codes, guides, and interactive 
elements. Such formats will ensure year-round access to 
the land-art park and increase tourist interest in the 
site.



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

246

Giambattista Vico: Estetik Tarihsellik Üzerine

Vildan Doğanay 
Hacettepe Üniversitesi, Türkiye
vildandoganay@hacettepe.edu.tr

Bu çalışma, 18. Yüzyıl İtalyan filozof Giambattista 
Vico’nun (1668-1744) kendisine kadarki felsefe geleneğinden 
farklı genel tarih anlayışı çizgisi dışında “Yeni Bilim” 
eserinde ortaya koyduğu estetik tarihsellik anlayışını 
analiz etmeyi amaçlamaktadır.  Vico, farklı bir felsefi 
geleneğin ilk temsilcilerinden biridir. Vico için insanın 
kendi doğasını şekillendirmesinde asıl yer, doğrudan 
fiziksel dünyayla olan ilişkisi değil; kendini bilecek ve 
kendi dünyasını yaratacak imgeler yaratma kapasitesiyle 
oluşturduğu tamamıyla yaratım sürecinin ürünü olan çevredir. 
Bu çevre insan aklının değerli ve tehlikeli bir kazanımı 
olan estetik tarihselliğin doğduğu yerdir. Vico, ilk 
insanların hayal gücüne girmeyi hedeflemektedir. Vico’nun 
Yeni Bilim eseri bu çabanın ürünüdür. Vico’ya göre ilk pagan 
ve barbar insanlar doğalarının zorunlu bir gerekliliğinden 
dolayı şiirsel, estetik karakterler yaratırlar. İnsanlığın 
çocukluğunu yaşayan bu ilk insanlar anlaşılabilir 
kavramlar oluşturmaktan çok uzak olduklarından şiirsel 
özellikler bu insanlarda doğal bir süreç ve ihtiyaç olarak 
karşımıza çıkar. Bu şiirsel özellikler mitlere karşılık 
gelir. Vico’ya göre şiirlerdeki tarihsel bilgiler, tarihin 
şiirden önce geldiğini göstermektedir. Tarih gerçekliğin 
basit bir ifadesi iken, şiir gerçekliğin taklididir. Bu 
yüzden ilk tarih de şiirsel bir karakterdedir. Vico, 
ilk milletlerin başlangıçlarının şiirsellikte yattığını 
düşünen, bunun da estetik tarihsellik olduğunu söyleyen 
önemli bir isimdir. Çalışmanın temel sorusu, Vico’nun 
estetik tarih anlayışının, genel tarih anlayışı üzerindeki 
etkilerini açığa çıkartıp, modern tarihçilik bakımından 
nasıl yorumlandığını ortaya koymaktır.  Çalışma, Yeni 
Bilim eserinden alıntılarla desteklenen nitel bir 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

247

yaklaşım benimsemektedir. Veriler, metin analizi yoluyla 
derinlemesine incelenmiş, Vico’nun estetik tarih görüşünü 
nasıl ortaya koyduğunu açıklamaktadır.  Bulgular, Vico’nun 
tarihsel olayları anlamak ve açıklamak için estetik ve 
şiirden faydalanarak dönemini eleştiren; insanın doğasını, 
insanlığın ilkel, medenileşmemiş kökenleriyle tanımlamakla 
başlatarak devamında aydınlanmış nedensellikle tanımlayan 
Kartezyen yöntemleri de tarih anlayışında kullanarak 
bilimsel yöntemler geliştiren modern bir bakış açısı sunmuş 
olduğunu göstermektedir. Bu durum, bireylerin kendi büyüme 
ve gelişme şartları içerisinde anlama teşebbüsüne neden olan 
bireysel tarih ve estetik formların incelenmesini sağlayan 
bir araştırmaya yol açmıştır.  Sonuç olarak, Vico’nun genel 
tarih anlayışı dışında modern yöntemlerle estetik tarih 
anlayışı, tarih yazımındaki etkileri, tarihe verdiği önem 
ve bunun felsefesinde taşıdığı anlam vurgulanmaktadır. Bu 
çalışma, Vico’nun tarih bilimi ve insan bilimlerindeki 
kalıcı etkisini aydınlatmayı hedeflemektedir.



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

248

Belleğin Sinema Aracılığıyla Yeniden İnşası:
Train Of Shadows Belgeseli Üzerine Nitel Bir 

Analiz

Zeynep Akın Songur 
Çanakkale Onsekiz Mart Üniversitesi, Türkiye

seynepsongur@gmail.com

Bireylerin ve toplumların var olma arzularının 
tamamlanması açısından önemli bir rol oynayan bellek, zamanla 
sadece bir şeylerin kayıt altına alınması değil aynı zamanda 
nasıl hatırlanması gerektiğiyle de ilişkilendirilmekte 
ve biyolojik temelinin yanı sıra toplumsal, kültürel ve 
sanatsal olarak da bir incelenme alanı oluşturmaktadır. 
Bununla birlikte zamanın ileriye dönük imkanları tahmin 
edilebiliyorken sanat aracılığıyla geçmişin bilinmezliğini 
anlamak ve onunla bütünleşmek için temsillerin önemli 
bir işlev üstlendiği bilinmektedir. Bu doğrultuda geniş 
kitleleri etkileyen bir sanat dalı olarak sinema özelinde 
belleğin işleyişine bakıldığında, belleğin sinematografik 
ve mizansen unsurlar aracılığıyla yeniden inşa edildiği 
ve estetik bir anlatı alanına dönüştüğü varsayılarak 
sinema ile bellek arasındaki ilişkinin özellikle deneysel 
ve belgesel tür olmak üzere film çalışmalarının temel 
bir araştırma alanını oluşturduğu söylenebilmektedir. 
Söz konusu savı incelemek üzere bu çalışmada öncelikle 
bellek ve sinema arasındaki ilişki teorik bir çerçevede 
incelenerek Gilles Deleuze’ün hareket-imge ve zaman-imge 
kavramları tartışılmakta ve sinemanın belleği yansıtma 
yöntemleri üzerinde durulmaktadır. İkinci adımda ise 
çalışmanın kuramsal paradigmasının pekiştirilmesi için 
José Luis Guerin’in Train of Shadows (Gölgelerin Treni, 
1997) adlı belgeseli, nitel bir analizle incelenmekte 
ve belleğin sinemada yalnızca temsil edilen değil aynı 
zamanda sinemanın tarihsel izleri kullanarak temsiller 
aracılığıyla yeniden inşa edilebilir bir olguya dönüştüğü 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

249

ortaya konulmaya çalışılmaktadır. Elde edilen bulgular 
arasında Train of Shadows belgeselinin görsel yapısının 
klasik anlatı yapısının sınırlarını zorlaması dikkat çeken 
bir unsur olmaktadır. Bununla birlikte filmde kullanılan 
çekim açıları, ses ve zamanın döngüsel işleyişi gibi teknik 
unsurlar anlatımsal boyutta non-lineer bir zaman kurgusu 
yaratmakta ve böylece de belleğin sadece geçmişi hatırlatan 
bir olgu olmadığını göstermektedir. Öte yandan belgeselde 
siyah-beyaz görüntülerin yarattığı otantik atmosferin, 
renkli ve senkronize sesli sahnelerle tezat oluşturacak 
biçimde karşılaştırılması, anlatının bütünlüğünü zedeleyerek 
filmin yapıbozumuna uğramasına neden olmaktadır. Sessiz 
sinema dönemi ile günümüz modern sinema arasında yaratılan 
bu karşıtlıkla geçmişin geçiciliğini vurgulayan Guerin, 
sinemanın anıları hem koruyan hem de dönüştüren bir araç 
olarak da rolünü ön plana çıkartmaktadır. Böylelikle Train 
of Shadows belgeseli, sinema tarihine ait izlerin sadece 
geçmişe ait kalıntılar olmadığını; aksine, sinematik 
anlatım aracılığıyla yeniden anlam kazanabilen, yaşayan 
etkili unsurlar olabileceğine bir örnek oluşturmaktadır.

Sonuç olarak çalışma, sinemanın bir bellek aracı 
olarak geçmiş ile şimdi arasında bir köprü kurabildiğini 
ve temsiller aracılığıyla da hem kolektif hem de bireysel 
belleklerin yeniden inşasında etkin bir rol oynadığını 
ortaya koymaktadır.



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

250

The Digital Troy: 
From The Early Excavations To Modern Cinema

Zeynep Aktüre 
Izmir Institute of Technology, Türkiye

zakture@gmail.com

In 1998, Hisarlık Hill in northwest Anatolia was 
inscribed on the UNESCO World Heritage List as the 
“Archaeological Site of Troy”, based on its uninterrupted 
settlement sequence of successive civilisations that 
occupied the area for over 4,000 years, which had immense 
significance in the understanding of the development of 
European civilisation at a critical early stage, and 
profoundly influenced significant literary works such as 
Homer’s Illiad and Virgil’s Aeneid, and the arts in general, 
over more than two millennia. Those literary works, on 
their part, have profoundly influenced the interpretation 
of the material evidence offered by the hill for centuries, 
by inspiring a quest for the “Homeric Troy”.

Yet, the material evidence offered by the settlement 
sequence has been so fragmentary by nature that its 
excavators have had to fill in the huge gaps in their 
identifications of that prioritised layer by numbers, long 
before and after the invention of digital technologies. 
The site’s identifier, Heinrich Schliemann, exhibited over 
4,000 high-quality ceramic items from Hisarlık in London 
in 1877-1881 to promote his discoveries as turning the 
Homeric legend into reality, albeit misidentifying a much 
earlier layer (Troy II) as that in the Homeric epics, 
according to his successor in the 1890s, Wilhelm Dörpfeld. 
Dörpfeld invented a style-historical method of carefully 
recording details and dimensions of architectural remains 
and matching them with a stylistic categorization of 
artifacts to add forty sublevels to Schliemann’s nine and 



9T
H

SE
PT
EM
BE
R 
17
_2
0 
EY
LÜ
L 
20
25
 Ç
AN
AK
KA
LE
_T
ÜR
Kİ
YE

9.
AK
DE
Nİ
Z 
ES
TE
Tİ
K 
KO
NG
RE
Sİ

ME
DI
TE
RR
AN
EA
N 
CO
NG
RE
SS
 O
F 
AE
ST
HE
TI
CS

251

identify Troy VI as the one in the epics. His successor in 
1958, Carl William Blegen, fitted Dörpfeld’s layers into 
a more commonly accepted chronology of the Mediterranean 
to propose Dörpfeld’s Troy Via as the one in the Homeric 
epics; and his successor in 1988, Manfred “Osman” Korfmann, 
digitally modelled late Troy VI in the Troia VR project of 
2001 as a 27-hectare Anatolian palatial metropolis of some 
10,000 inhabitants. 

This model was harshly criticized by some experts of 
not having archaeological evidence for at least 95% of the 
modelled buildings, which approximates its reliability 
to that of the digitally constructed citadel in Wolfgang 
Petersen’s feature film Troy (2004) around which the fight 
between Achilles and Hector takes place on barren land. 
Inspired by the dramatic difference between the settlement 
images in these two virtual (re)constructions, the 
concluding discussion is on the part played by creativity 
and aesthetics in the dissemination of the four different 
“Homeric Troy”s by Hisarlık’s past excavators, fuelled 
by and fuelling the still mythical status of Troy, and 
the gaps in the archaeological record that blur the line 
between archaeological interpretations starting from 
Schliemann’s and cinematic productions involving digital 
reconstructions such as in Petersen’s Troy. 



SEPTEMBER 17_20 EYLÜL 2025 ÇANAKKALE_TÜRKİYE
9 . A K D E N İ Z  E S T E T İ K  K O N G R E S İ
9TH MEDITERRANEAN CONGRESS OF AESTHETICS

DÜZENLEYENLER_ORGANIZERS

DESTEKLEYENLER_SUPPORTERS

KONGREYE VERDİĞİ CÖMERT DESTEK İÇİN ALAN WENHAM-PROSSER’A 
TEŞEKKÜRLERİMİZİ SUNUYORUZ

WE WANT TO EXPRESS OUR SINCERE GRATITUDE TO ALAN WENHAM-
PROSSER FOR HIS GENEROUS SUPPORT TO THE CONGRESS


	İçindekiler / Table of Contents
	Düzenleme Kurulu /  Organization Committee
	Bilim Kurulu / Scientific Committee
	Kongre Programı /  Program of the Congress
	Davetli Konuşmacılar /  Keynote Speakers
	The Invisible Break -  Thierry de Duve
	Deep Time and Expansive Ground -  Aslıhan Demirtaş
	Sensing and Making Sense of Political Violence Today: Publicness, Expertise, and Agency - Eray Çaylı
	Contemporaneity: The Dismantling of Modern Historicity - Jacob Lund
	Pythagorean Wisdom In Turkish Makams Meşk In The Last Century - Alan Wenham-Prosser

	Bildiri Özetleri / Abstracts
	Bu Huzursuzluk Meyvesini Vermeli Artık: Gianni Vattimo’dan Santiago Zabala’ya Gerçek Bir Kriz İçin Zayıf Estetik - Abdullah Başaran
	Poetik Bir Düşünmenin Okulu Olabilir Mi? - Adnan Esenyel 
	Valuing Art Aesthetically In The Context Of The Fourth Industrial Revolution - Adrian Kvokacka
	Undoing Abstractions: The Nation At The Limits Of Representation - Ahmet Furkan İnan 
	Bergson’un Sanat Kuramında Estetik Sezgi Ve Sürenin Ontolojik İşlevi - Ahmet Tüzen 
	“Learn Of The Green World:” Ezra Pound, Metamorphosis, A-Historicity And Creation - Alberto Merzari
	Denis Diderot’nun Estetiğinde Beğeni, Algı Ve Gelenek: 18. Yüzyıl Estetiğinde Bir Sentez Arayışı - Ali Can Tural 
	Where the Present Begins to Appear as Past: Mediating Contemporaneity in a Museum of the Future - Anders Thrue Djurslev
	Making Art What It Is Not: Le Sacre Du Printemps - Argun Abrek Canbolat & Elif Gezgin 
	Kant’ın Yüce Kavramı Işığında Ekolojik Estetik Deneyim - Aslı Şentürk
	Olafur Eliasson’un Ice Watch Eserinde “Şey”in Açıklığı Ve Krizin Bedenlenişi - Aydan Aksakal Çakır
	Marina Abramovic’in “Rhythm” Performanslarının Kant’ın Sanat, Güzellik, Estetik Ve Etik Anlayışları Üzerinden Değerlendirilmesi - Ayşe Uysal Elmas 
	American Women Travelers And Everyday Aesthetics In The Ottoman Empire - Ayşegül Avcı 
	Ghosts Of History In The Seven Moons Of Maali Almeida - Ayşegül Turan
	Hafızanın Estetiği: Bergson’un Zaman Kuramı Işığında Aşk Gibi Aydınlık, Ölüm Gibi Karanlık’ta Tarih Ve Bellek - Bahar Ok 
	Aestheticism As Culture Planning: How Servet-i Fünûn Decadence Forged A Didactic Ethos In Literature - Başak İlhan & Nihal Yetkin Karakoç
	Embodiment of the Digital Image: Materiality In Digital Art - Başak Kaptan Şiray 
	Edilginlikten Etkenliğe: Sanatın Rolleri Üzerine - Baver Demircan 
	Estetik Bir Devrimin Ayak Sesleri Hangi Mantık Adımlarından Geliyor Olabilir? - Besim Karakadılar
	Commemoration of Architecture in Postage Stamps of 1950s’ Türkiye - Buket Ergun Kocaili
	Is A Crocean Historical Approach Possible Today? - Burak Sayın 
	Edebiyat Ve Millet İnşası: Mavi Anadoluculuk Örneği - Can Karaböcek 
	Ana Mendieta’nın Silueta Serisine İnsan-Sonrası Perspektiften Eleştirel Bir Okuma - Can Memiş 
	On The Threshold Of Tradition And Modernity: Architecture In Travel Guidebooks On Türkiye - Cem Dedekargınoğlu
	“Yapay Zekâ Sanatı”nda Bir Kavramsal Kriz Söz Konusu Olabilir Mi?                       Üretme, Yaratma ve Türetme Kavramlarına Estetik Tarihinden Bir Bakış ile Yapay Zekayı Anlamak - Cemre Su Kavalalı
	Beyond The Artist: Historicising And Reimagining Aesthetic Responsibility - Chrysogonus Okwenna 
	Ethics And Politics Of Form. Peter Eisenman On Architecture As A Hermeneutic Endeavor - Constantinos V. Proimos 
	Eleştirel Bir Beauvoir Okumasında Estetik Varoluşu Yeniden Bulmak - Çiğdem Yazıcı 
	Cultural Spaces for Local Identity in the Early 21st Century in İzmir - Defne Tozkoparan
	The Representation of Everyday Life on Social Media and Historical Imagination - Dimosthenis Boulios
	Güncel Ephemeral Sanat-Biyosanat Uygulamaları - Dilara Karakaş
	Ai-Made Artworks: Philosophical Perspectives On Authenticity, Creativity And Ownership - Eda Keskin
	Between A Square And An Old Palace: Contemporary Public Space In The Square (2017) - Ekin Pınar
	Nature Is A Mess: From Sublime Grandeur To Relational Becoming - Emre Koyuncu 
	Fenomenoloji Ve Sanatın İmajları - Emre Şan 
	Bakkha Ayinlerinden Halk Anlatılarına Çağdaş Bir Mit Yaratmak: Marina Abramoviç, - Kiki Smith Erdal Demir
	Cartographies of Memory: Literary Waterscapes in a Comparative Context - Esen Kara
	Geleneği Yakmak: Estetik Özgürlük, Beden Ve Yaratıcı Çıkış Olarak Ema - Fatma Kaya
	The Aesthetics Of Analytic Philosophy - Filippo Contesi
	Aesthetics Of Atrocity: Body Horror As Biopolitical Terror In Night and Pan’s Labyrinth - Funda Civelekoğlu 
	Baumgarten’da Şiir Ve Bilgi: Duyusal Bilişin Estetik Temsili - Gamze Keskin 
	(Ap-)Eikazō: Odysseas Elytis’ Reflection On Painting And The Aesthetic-Historical Role Of Greece - Giulia Cervato 
	Zamansallık Ve Temsil Sorunu: Hartog’un Tarihsellik Rejimi Ve Miraslaştırma Kavramlarına Dair Eleştirel Bir Değerlendirme - Gülçin Ayıtgu Metin 
	Peyzajın Zamansallığını Batı Toroslar’da Okumak: Girdev Yaylası - Gürkan Okumuş
	Notes For A Non-Aristotelian Aristotelian Aesthetics: Harman’s Planets, Yücefer’s Celestial Bodies - Hakan Atay 
	Kant Ve Hegel Estetiği: Sanatın Estetik Rejiminde Güzellik Ve Yücelikte Etik Politika - Hakan Daloğlu 
	Antik Yunan’da Doğa (Phûsis) Anlayışı Çerçevesinde Tragedya Ve Ölüm - Hakan Güney
	Manzara Sineması Ve Antroposen Hasan - Cem Çal
	Heritage, Nostalgia, And Narratives Of Belonging - Dascalu Ileana 
	Duyusal Bütünlüğün Hacimlerinden Görsel Algının Yüzeylerine: Türkiye’deki Barınma Mimarisinin Değişimi Üzerine Estetik Bir Okuma - İlkyaz Samur Avcı & Kemal Reha Kavas
	Public Art, Historical Representation And The Transformation Of Public Sphere: The Case Of Atatürk Boulevard In Ankara - Işıl Kazaz
	Dijital Mekanlarda Yürüyüşler - Kadir Kayserilioğlu
	Artistic Values and Market Dynamics: A Case for the Autonomy of Art - Kerem Eksen 
	The Raft Of Medusa: Horrifying Aesthetics, Navigating In The Seas Of The Romantic And Contemporary Political Nightmares - Konstantinos Moraitis
	Anti-Diyalektik İmgeler Olarak Alt-Right Mem Estetiği - Koray Kırmızısakal 
	Restaging Digital Archives and the Spatiotemporalities of Digital Culture: On the Work of Natalie Bookchin, Cory Arcangel and Refik Anadol - Lewis Keir Johnson
	Aestheticizing Heritage: Sensory Engagement And Spiritual Tourism At Arkaim Museum-Reserve - Marina Zagidullina
	Doğrusal Perspektifi Kırmak: Orta Çağ’dan Modern Sanata Alternatif Hakikat Arayışı - Maya Mandalinci 
	Eleştirel Estetik Tartışmaları - Mehmet Şiray 
	Rönesans Ve Aydınlanma Dönemlerinin Antik Çağ İmgesine Yaklaşımlarındaki Benzersizlikler Ve Bu Benzersizliklerin Öğrettikleri - Mehtap Serim
	Hareketli Mekanlar, Değişen Anlamlar: Tekerlekli Küçük Evlere (Tiny House On Wheels) Estetik Bir Bakış - Melis Yılmaz 
	Traditional Houses In Cartoons In Mid-Twentieth Century Türkiye - Meltem Çetinel Ak 
	Revisiting General Organology For An Aesthetics Of Empathy - Miki Okubo 
	Estetik Kuramlar Işığında Erken Cumhuriyet’in Görsel Düzeni: Sergiler - Mine Bican
	Siyasal Olanın Kutsal Estetiği: Göbeklitepe Üzerine Bir Düşünüm - Mustafa Arıkan
	Çuvallayan Moda: Çuvalın Estetik Ve Ekolojik Tarihi - Nazlı Avcılar
	Deconstruction Sonrası Estetik - Necmi Karkın
	Postwar Embassy Competitions In Turkey: Platforms For Aesthetic Experimentation And Architectural Visibility On The International Stage - Öncü Özalp 
	The Liberating Role Of Art In Spinoza’s Philosophy - Övünç Cengiz
	Soyut Dışavurumculuk Ve Kültürel Hegemonya: Soğuk Savaş’ın Estetik Stratejileri Üzerine Bir Okuma - Özge Yılmaz
	Yapay Zekâ Dahi Bir Sanatçı Olabilir Mi? - Özgüç Güven 
	Görünmez Beden, Görünür Sanat: Marina Abramović Ve Bedensel Bilinç - Özlem Derin Sağlam 
	Ai Generated Art And The Specter Of The Technological Sublime - Öznur Karakaş
	Sergileme Ve Örtme, Siyaset Ve Ekonomi Arasında Müzeleştirme Pratikleri - Pınar Karababa Demircan 
	From Transculture To Transecology: Global Art Exhibitions As Sites For Entangled Narratives Of Global Modernity - Rana Öztürk 
	Not Just A Picture: The Image As Extension Of The Body - Ray Drainville 
	Estetik Düşüncenin Örgütsel Biçimi: Sanart Derneği Üzerinden Süreç Odaklı Bir Okuma - Saadet Kök Ayaz 
	Ölçülemez Olanın Figüratif Politikası: Hypotyposis, Ritmik Çağdaşlık Ve Spekülatif Tarih - Salih Akkanat
	Defining Realism Historically - Sam Heffron 
	The Turkish House in Transition: Memory, Modernization, and the Aesthetics of Loss - Seçil Özcan Geylani
	The Memory You Have Called Cannot Be Reached At The Moment - Seda Hayal Tatlı & Baki Burak Acıl 
	Hayali Geçmişler Ve Bugünün Estetiği: Zaman Sorunu Ekseninde Bir Değerlendirme - Selda Salman
	Harabeler Ve Yankılar: Adorno Ve Benjamin’de Sanat Ve Tarihin Diyalektiği - Selvihan Polat
	Reconsidering Tolstoy’s “Proper Feelings” Of Art Today - Seniye Tilev
	Polyphony’s Genesis, The Quantum Score, And Entangled Musical Aesthetics: How Notation Shapes The Musical Mind - Serena Allegra 
	Çağdaş Seramik Sanatında Plastiklik Ve Erime Üzerine Kavramsal Çözümlemeler - Sibel Kibar 
	Sanal Fırçalar Ve Görünmeyen Tuvaller: Dijital Sanata Bir Ontoloji Önerisi - Şevval Ersan 
	18. YYdan Önce Sanat Eğitimi Nerede? - Tansu Açık 
	Yeni İkonoklazm Çağında Felaket Estetiğine Karşı Umut İmgeleri - Toros Güneş Esgün 
	Decay: The End Of The World And Of Art - Umut Eldem
	The Ontology And Power Of Images - Valentina Hribar Sorčan 
	The Potential of Archaeological Land Art (A Case Study of Arkaim) - Viktoriia Kotova 
	Giambattista Vico: Estetik Tarihsellik Üzerine - Vildan Doğanay
	Belleğin Sinema Aracılığıyla Yeniden İnşası: Train Of Shadows Belgeseli Üzerine Nitel Bir Analiz - Zeynep Akın Songur
	The Digital Troy: From The Early Excavations To Modern Cinema - Zeynep Aktüre 




